
UNIVERSIDAD AUTÓNOMA DE NUEVO LEÓN 

FACULTAD DE FILOSOFÍA Y LETRAS 

ÁREA DE ESTUDIOS DE POSGRADO 

 

 

 

EL ENGAÑO COMO FUENTE DEL DESENGAÑO BARROCO EN TRES OBRAS 

DE JUAN RUIZ DE ALARCÓN 

 

TESIS 

 

PARA OBTENER EL GRADO DE DOCTORADO EN 

FILOSOFÍA CON ACENTUACIÓN EN ESTUDIOS DE LA 

CULTURA 

 

PRESENTA 

MARÍA DE LA PAZ GARCÍA HERNÁNDEZ 

 

DIRECTOR: Dr. MANUEL SANTIAGO HERRERA MARTÍNEZ 

CO-DIRECTOR: DR. JONATHAN GUTIÉRREZ HIBLER 

 

 

 

 

DICIEMBRE 2025 



III 

 

 

 

 

 

DEDICATORIA 

 

 

 

 

A mis hijos Darío y Aarón:  

Gracias por llenar mi mundo de amor, risas 

y cariño. Son mi inspiración. 

A mi compañero de vida y padre de  

mis hijos, Mauro, por tu amor y apoyo 

también en este viaje académico. 

A mis padres Héctor y Lupita por su 

amor y apoyo incondicional hoy y siempre.                                 

 

 

 

 

 

 

 

 



IV 

 

 

 

 

 

 

AGRADECIMIENTOS 

 

 

Al Dr. Felipe Abundis de León por su apoyo y atenciones durante este proyecto de investigación. 

Al Dr. Manuel Santiago Herrera Martínez por su gentileza y su compromiso. Sus conocimientos 

y guía en este proyecto han sido invaluables para mí. 

Al Dr. Jonathan Gutiérrez Hibler por brindarme su apoyo, su asesoría y conocimientos que me 

guiaron a lo largo de esta investigación.   

A mi lectora Dra. María Eugenia Flores Treviño por su respaldo y saberes que me orientaron en 

la elaboración de esta investigación. 

A mis lectores (Dr. Ricardo Hernández; Delval y Dra. Ana Fabiola Medina Ramírez) por sus 

comentarios que enriquecieron más este proyecto.   

A la Dra. María Isabel Terán Elizondo por brindarme su tiempo, dedicación y asesoría para este 

proyecto en la estancia doctoral. 

Gracias a la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación que me proporcionó 

su valioso apoyo sin el cual no me habría sido posible realizar la investigación. 

 

 

 

 



V 

 

 

 

 

 

RESUMEN 

 

La presente investigación busca ahondar en la estructura del engaño como elemento sígnico que 

articula el desengaño barroco en las comedias de capa y espada tituladas El Desdichado en fingir 

(1613 - 1615), La verdad sospechosa (1619 -1620) y Los empeños de un engaño (1621-1625), 

de Juan Ruiz de Alarcón (1581-1639).  

Para ello, a partir del análisis de texto y el ejercicio didascálico (Hermenegildo, 2001), se 

identifican las marcas de representación que refieren al engaño en las comedias seleccionadas y 

se trabaja con la propuesta metodológica de Roso Díaz (1999a), que ofrece las bases teóricas 

para entender la construcción técnica y el uso del engaño (tipologías y jerarquías) que en cada 

comedia desarrolla el autor. Así mismo, abrir una línea del análisis semiótico de los elementos 

sígnicos del engaño y del desengaño (Lotman, 2000; Fischer-Lichte, 2015) que puedan 

esclarecer nuevas pautas para acercarnos al discurso del tópico barroco español del desengaño 

que a través de su dramaturgia proyectó Juan Ruiz de Alarcón. 

 

 

 

 

 

 

 



VI 

 

 

 

 

TABLA DE CONTENIDO: 

 

DEDICATORIA           III 

AGRADECIMIENTOS         IV 

RESUMEN            V 

INTRODUCCIÓN            1 

Capítulo  

1. Engaño, Desengaño y Laberinto        56 

    1.1 El Engaño          56 

          1.1.1 El Engaño en el Teatro         59 

    1.2 El Desengaño           66 

          1.2.1 El Desengaño en el Teatro        68 

    1.3 Laberinto Barroco         69 

1.3.1 Laberinto del Mito al Barroco       70 

    Conclusiones Parciales         76 

2. Construcción del Engaño          78 

    2.1 El Uso del Engaño en la Acción       79 

    2.2 El Engaño y el Desengaño de Personajes     106 

    2.3 Uso del Engaño en la Temática        109 

    2.4 Técnica de Construcción del Engaño       114 

    2.5 Los Personajes Definen el Engaño       120 

    2.6 Distribución de Engaños en la Acción Dramática    123 

    



VII 

 

 

 

 Conclusiones Parciales        124                 

3. Símbolos Barrocos del Engaño Relacionados con el Desengaño en las  

Obras Seleccionadas         126  

    3.1 Categorías          126 

           3.1.1 Poder Doméstico y Libre Albedrío     127 

    3.1.2 La Mentira en la Mujer y El Caballero Ideal     132 

     3.1.3 Guardián del Honor        133 

    3.1.4 La Fama         135 

    3.1.5 El Dinero        138 

     3.1.6 El Espacio en el Engaño      140 

    3.1.7 Escenas Nocturnas       146 

    3.1.8 Tapada         147 

    3.1.9 Presos Metafórico        148 

    Conclusiones Parciales        149 

4. Filosofía del Desengaño en el Teatro Barroco     151 

    4.1 El Desengaño en Escena: una Mirada a los Personajes   153 

            4.1.1 El desengaño Ético en Engañadores     154 

4.1.2 El Desengaño Gnoseológico en Engañados    158 

4.1.3 El Desengaño Político en Engañados      162 

4.1.4 El Desengaño Híbrido        164 

    4.2 El Desengaño del Teatro dentro del Teatro     167 

     Conclusiones Parciales        170 

5. El Laberinto Barroco en las Comedias de Juan Ruiz    174 

    5.1 La Estructura del Laberinto       174 



VIII 

 

 

 

          5.1.1 El Laberinto en El Desdichado en Fingir    179 

          5.1.2 El Laberinto en La Verdad Sospechosa     189 

          5.1.3 El Laberinto en Los Empeños de un Engaño    196 

          5.1.4 Enfoque General de los Laberintos     205  

    Conclusiones Parciales        210 

CONCLUSIONES GENERALES        211 

REFERENCIAS          224 

ANEXOS 

Anexo A. Listado de Léxico del Engaño-Desengaño de Cada Comedia  237 

Anexo B. Recopilación de Datos de Cada Comedia     240 

Anexo C. Laberintos de Cada Comedia      244 

Índice de Figuras  

Figura 1. Esquema de Análisis del Engaño-Desengaño      24 

Figura 2. Distribución de Engaños por Acto en Cada Comedia    123 

Índice de Tablas 

Tabla 1. Muestra de Datos para Análisis en El Desdichado en Fingir         44 

Tabla 2. Muestra de Datos para Análisis en La Verdad Sospechosa    45 

Tabla 3. Muestra de Datos para Análisis en Los Empeños de un Engaño          46 

Tabla 4. Configuración General de Análisis del Engaño      52 

Tabla 5.  Diseño Laberíntico de El Desdichado en Fingir     180 

Tabla 6.  Diseño Laberíntico de La Verdad Sospechosa    190 

Tabla 7.  Diseño Laberíntico de Los Empeños de un Engaño   198 

Tabla 8. Cuadro Comparativo del Enfoque General de las Comedias  205 

 



IX 

 

 

 

Índice de Gráficas 

Gráfica 1. Léxico Referente al Engaño-Desengaño en El Desdichado en Fingir    49 

Gráfica 2. Léxico Referente al Engaño-Desengaño en  La Verdad Sospechosa     50 

Gráfica 3. Léxico Referente al Engaño-Desengaño en Los Empeños de un Engaño  51 

 

 

 

 

 



1 

 

 

INTRODUCCIÓN 

 

El Siglo de Oro Español, cumbre del arte y de la cultura  que abarca desde finales del 

siglo XVI hasta mediados del siglo XVII bajo los reinados de Felipe II, Felipe III, Felipe IV y 

Carlos II, Refleja un contexto histórico complejo, donde se conjuntan diversas dificultades y 

cambios socioeconómicos, políticos y religiosos. España, al igual que varios países europeos, 

estuvo inmersa en un panorama de transición y desengaño consecuente del movimiento 

renacentista inspirado en la belleza y en la nobleza, ideales que se exploraron  hasta agotarlos 

provocando la necesidad de una mirada más real de la vida donde también existe la pobreza, el 

hambre y las enfermedades. Pese a la tensión económica, “los poetas cortesanos y el pueblo 

inculto-fervorosamente monárquico-siguen creyendo que el rey de España es el Monarca más 

poderoso del mundo y el brazo más fuerte de la iglesia” (Díaz-Plaja, 1969, p. 106). En sí, ante 

dichos momentos de transición surge una sociedad barroca que tratará de entender su mundo.  

Al respecto comenta José Antonio Maravall (1975), historiador e importante teórico que 

reconstruye el modelo de pensamiento de la sociedad barroca: 

Cuando de una situación de espíritu favorablemente esperanzada se pasara a la contraria, 

cuando, en vez de poder contar con la continuidad de un movimiento de auge, apareciese 

ante las mentes el espectro de la ruina y caída de la monarquía, de la miseria y relajación 

de la sociedad, del desempleo y hambre de los individuos, el choque tenía que ser de una 

fuerza suficiente para que muchas cosas se viesen amenazadas y hubiera que acudir a 

montar sólidos puntales con los cuales mantener el orden tradicional. (p. 64) 



2 

 

 

 

Los resultados muestran a una sociedad española llena de contrastes; la ilusión, y el 

escepticismo convivían en medio de la Contrarreforma. Al respecto, Díaz-Plaja (1983) señala: 

“sobre todo, los temas graves, eternos, fundamentales: el sentido de la vida, «la rueda de la 

fortuna», la predestinación” (p. 11). Y es en ese panorama que se gesta el gran florecimiento de 

la cultura de la pintura y de la literatura española con el Greco, Velázquez, Zurbarán y Murillo; 

los poetas Quevedo, Góngora, el novelista Cervantes y los dramaturgos Lope de Vega, Calderón 

y por supuesto Ruiz de Alarcón.  

La relación del teatro con la sociedad es latente en todo momento. El teatro genera nexos, 

crítica, es confidente, crea utopías, dice verdades, imagina. Es pues, una institución social que 

desde sus orígenes, impregnado entonces por su sentido ritual y religioso (en algunos tiempos), 

ha persistido hasta nuestros días.  

Como fuente de información que se advierte en lo que llamamos “marco social” del 

dramaturgo de la época, la obra teatral,  no necesariamente, es un espejo de la misma.  El teatro 

proporciona diferentes lenguajes: teatral, textual, del autor, de la representación y de la 

recepción del público. A partir de la perspectiva que se analiza es posible descifrar la relación 

activa que entre sociedad y teatro puede o no existir, en este caso, correspondiente al teatro de 

España del siglo XVII. 

La  sociedad  española  reflejada  en  el  teatro  es  una  pintura   fiel,   pero   idealizada.   

Esta   idealización   era   inevitable   y   se    ejercía   en  varias  direcciones.   El   material   

extraído   de   la   realidad  ha  sido  ordenado,  elaborado,  de  acuerdo  con  un  ideal  

artístico.   Los  conflictos  del  teatro   tienen   un   desarrollo   más   armónico  y   

coherente  que   en  la  vida.  El   tiempo   dramático   suele  estar  dotado  de  una  

elasticidad  que  ningún  reloj  puede  compulsar.   El   teatro   exagera   lo   normal   y   

generaliza   lo   insólito. (Garasa, 1961, p. 115) 



3 

 

 

 

Para este trabajo es importante observar, a partir de los textos seleccionados, qué 

diálogos y qué criterios permiten ver lo que abarcaba la cultura barroca española, contexto de 

nuestro estado de caso: tres obras escritas por un novohispano que radica en España, quien a 

través de su expresión artística proyecta lo que se gestaba en la modernidad. Echeverría (2000) 

en su libro La modernidad de lo barroco lo describe de esta manera: 

Es un siglo que a diferencia del que lo precedió y del que lo seguirá- deja que los con-

juntos se disgreguen, que las diferentes tendencias que se generan en él se enfrenten unas 

con otras, y, al mismo tiempo, protege las totalidades, reacopla y reconcilia entre sí las 

fuerzas centrífugas que amenazan con destruirlas. (p. 123)  

Dicha complejidad se manifiesta en la diversidad de su concepto, desde verlo como 

perlas mal formadas, extravagante, estilo universal, expresión post renacentista o situación única 

de la cultura. De acuerdo con Echeverría (2000), en un sentido ontológico, se distinguen dos 

interpretaciones de los modos de vivirlo: la primera consiste en que “lo barroco aparece como 

una de las configuraciones por las que deben pasar las distintas formas culturales en su 

desenvolvimiento orgánico” (p. 11). En la segunda, se entiende al barroco como “un fenómeno 

específico de la cultura moderna” (p. 11). De cualquier forma, atrae el carácter de sus elementos 

contrastantes y dialécticos entre el deber ser y el ser, entre lo que se oculta y lo que se muestra, 

entre lo claro y lo oscuro, una creación en el aspecto artístico al que es necesario mirar, “al que 

nuestro propio y desvitalizado momento vuelve, con la intención de encontrar en él la pasión 

por los significantes que fue capaz de conformar el sentido de lo que se presentaba entonces 

como un poderoso y coherente mundo simbólico” (Rodríguez de la Flor, 2012, p. 14 ).  

 

 



4 

 

 

 

Juan Ruiz de Alarcón 

 

Con una personalidad enigmática el escritor novohispano Juan Ruiz de Alarcón y de 

Mendoza (1581-1639) muestra en sus obras la complejidad del momento histórico. Su lucha por 

destacar en los estudios literarios y de familia de alcurnia, no lo libraba de dificultades. Además, 

su aspecto físico afectado por jorobas le provocaba rechazo social; su ascendencia familiar judía 

por parte del padre (Pedro Ruiz de Alarcón) y cristiana por su madre (doña Leonor de Mendoza) 

conforman su temperamento en un hombre audaz y astuto que sublimó sus ideas a través de una 

dramaturgia, que a la distancia, son un tesoro para el estudio de su época. Alfonso Reyes (1996) 

así lo describe en la Introducción del primer tomo de Obras completas de Juan Ruiz de Alarcón: 

Es un indiano, nacido en México. A los veinte años estudiaba en Salamanca, donde ganó 

el bachillerato en ambos derechos. Anduvo de “tinterillo” en Sevilla. Volvió a su tierra, 

donde se licenció en Leyes y ejerció de Teniente de Corregidor. Después decidió regresar 

a Madrid como “pretendiente en Corte” Y cómo va tardando el logro de sus ambiciones, 

y no parece que den para mucho los ahorrillos que consigo trajo, ha sentado plaza de 

autor teatral, y desde los primeros lances se ha hecho sentir como ingenio capaz de 

medirse con los mejores. (p. 10) 

De acuerdo con Oleza y Ferrer (2014), en su estudio preliminar a su edición de La verdad 

sospechosa resaltan cómo Juan Ruiz ha suscitado un sin número de críticas, investigaciones y 

estudios que se enfocan en su aspecto físico, en su mexicanidad, sus amistades, sus enemigos, 

la moralidad en sus comedias y el costumbrismo que refleja el ambiente de la sociedad española 

del siglo XVII (en especial de Madrid, ciudad en la cual ubica la mayoría de sus comedias). 

“Con ello Alarcón derivaba inevitablemente hacia una línea de comedia clasicista, costumbrista 



5 

 

 

 

y moralizante, a la francesa, que lo apartaba de la tradición española” (p. LXI). En tanto, su 

oficio de abogado siempre ocupó un lugar prominente en su vida y tuvo que alternarlo con la 

dramaturgia; podría decirse que las peripecias de su vida real parecían competir con la ficción, 

tal y como comenta King (1989):  

Concretamente el 1 de julio de 1625, el Consejo de Indias informa a Felipe IV sobre la 

solicitud que Juan Ruiz de Alarcón había presentado en 1623 para obtener algún cargo 

de relieve en las audiencias americanas. El informe fue favorable por los muchos méritos 

del solicitante, pero no para un puesto del tipo que había pedido “por el defecto corporal 

que tiene, el cual es grande para la autoridad que ha menester representar en cosa 

semejante”, sino mejor para una prebenda eclesiástica en Indias. También se sugería el 

nombramiento de relator en alguno de los Consejos del Rey. Fue esta última opción por 

la que se inclinó el Rey, que el 17 de junio de 1626 nombró a nuestro dramaturgo relator 

supernumerario del Consejo de Indias, cargo que desempeñaría hasta el final de sus días. 

(p. 200) 

Dentro de las plumas más importantes de nuestro teatro novohispano, destaca por la 

precisión y limpieza técnica de sus obras, guiado por la línea o pauta que Lope de Vega (1562-

1635) marcó para el ámbito teatral que forjó el Siglo de Oro Español, sin olvidar mencionar el 

gran teatro de comedia y sacro de Sor Juana Inés de la Cruz en el mismo siglo XVII del barroco 

novohispano. Alarcón se permitió atribuir rasgos singulares a sus obras que le permitieron 

definitivamente entrar al círculo de la dramaturgia peninsular; al respecto señalan nuevamente 

Oleza y Ferrer (1986): 

Pensamos que a lo largo de la trayectoria creativa de Alarcón se van marcando unos 

signos de identidad que le son más característicos que a otros autores: la sobriedad, la 



6 

 

 

 

voluntad moralizadora, el gusto por lo cotidiano, el peso especial de ciertos temas, o 

mejor de cierta forma de tratarlos, en el conjunto de sus comedias. (p. LXIII)  

Un aspecto determinante para el impulso de la carrera de Juan Ruiz como dramaturgo, 

menciona Peña (2005), fue la relación que tuvo con Belmonte Bermúdez, un cronista que llega 

en 1606 a Acapulco como parte de la expedición del almirante Pedro Fernando de Quiroz y será 

en la ciudad de México donde debieron conocerse y trabajar juntos. Alarcón retorna a la 

península en 1613 y nueve años más tarde es llamado por Belmonte, se une a éste y a otros siete 

“ingenios” para redactar la comedia Algunas hazañas de las muchas de don García Hurtado de 

Mendoza, marqués de Cañete, la cual fue representada en las habitaciones de los reyes a finales 

de 1622, evento que marcó un ascenso en el dramaturgo novohispano y su estancia permanente 

en España. Escribirá alrededor de veinte comedias, actividad que interrumpe cuando es 

nombrado relator supernumerario del Consejo de Indias en 1626, se asume que es razón por la 

cual ya no escribió comedias, sólo se dedicó a publicar textos bajo su propia supervisión, lo que 

a la postre, ayudó para que su material llegara completo en nuestros días.   

El 1 de agosto de 1639 ya enfermo y en su casa ante cinco testigos dicta a su notario 

disponer de quinientas misas por su alma. Tres días después Juan Ruiz de Alarcón y Mendoza 

fallece el 4 de agosto de1639, en su casa de la calle de las Urosas y será hasta el nueve de agosto 

que se publicará una única noticia en los Avisos históricos de José de Pellicer y Tovar una breve 

noticia: “Murió don Juan Ruiz de Alarcón, poeta famoso así por sus comedias como por sus 

corcovas y relator del Consejo de Indias”. (Montero Reguera, 2013, p. 18) 

 

 

 



7 

 

 

 

Planteamiento del Problema: Antecedentes y Definición del Problema 

 

Al leer las comedias de Juan Ruiz de Alarcón se encuentran referencias directas o 

indirectas de los vicios cómicos más utilizados por la comedia de capa y espada relacionados 

con el engaño como lo son el fingimiento, la mentira, la apariencia y la verdad, mismos que 

refleja en sus descriptivos títulos El semejante a sí mismo, Las paredes oyen, La verdad 

sospechosa, , El desdichado en fingir, Los empeños de un engaño, por mencionar algunas. No 

obstante, no es una característica propia del autor, ya que todas las comedias de capa y espada 

del Siglo de Oro se definen de acuerdo con Wardropper (citado en Arellano, 1999) como 

aquellas que “tratan de los equívocos, los celos y las pequeñas intrigas que se dan entre damas 

y caballeros enamorados” (p. 41). Para generar dichos equívocos o intrigas el dramaturgo se 

enfoca en los “enredos ” que dentro de este marco, Zugasti (1997) lo describe como un 

“elemento estructural, genésico, un instrumento técnico de construcción que trasciende los 

límites de un género y por lo tanto está presente en textos de variada naturaleza como el teatro 

y  la novela” (p. 109). El autor, así mismo, en su estudio, describe los mecanismos del enredo 

que con mayor frecuencia utilizan los dramaturgos del barroco como son: “el disfraz, 

ocultamiento de personalidad y disimulo, trueque de personalidades, escenas nocturnas, 

bilingüísmo, utilería escénica y efectos tramoyísticos” (pp. 129-133). 

El engaño, como la primera variable dentro del ámbito teatral, es uno de los mecanismos 

utilizados para crear enredo o intriga en una comedia. Es decir, “es un elemento de enormes 

posibilidades dramáticas que incide significativamente con bastante frecuencia en aspectos tan 

diferentes como la construcción de la acción, el tratamiento de los temas y la clasificación o 

caracterización de los personajes” (Roso Díaz, 1999b, p. 117).  



8 

 

 

 

El desengaño barroco, segunda variable, es un hito Barroco, que se concibe “como un 

sinónimo de verdad. El mundo se presenta desde una perspectiva engañosa, bajo la forma de la 

ilusión, siendo necesario someter a crítica esa primera visión para desengañarse y llegar a la 

verdad de la existencia” (Vives-Ferrándiz, 2012, p. 37). Figura predominante del pensamiento 

Barroco español, que refleja el sentimiento que atravesaba el país en el siglo XVII  donde la 

contrastante sensación del período anterior que brillaba en esperanza, los ideales imperiales y la 

decadencia económica ahora reflejaban desilusión y fracaso, pues, tal como señala Quirós 

Casado (1988), “el país despertó a la amarga realidad. La sensación de fracaso ocupó el puesto 

de la heroica esperanza del siglo anterior; el desengaño, la melancolía, fueron el resultado de 

esta inversión”(p.3). Un despertar que lo enfrentó a su tiempo terrenal, al devenir humano 

inevitable, su mortalidad.  

La estructura de las Comedias del siglo XVII recreó una dramaturgia a partir de 

parámetros que cimentaron el deber ser de un texto teatral, bajo condiciones rigurosas incluso 

por el mismo público que además exigía nuevas obras a un ritmo muy acelerado. En relación 

con el uso del recurso del engaño, el dramaturgo podía implementarlo de manera libre, de ahí 

se desprenden las características propias que el autor le imprime a su obra.  

Lope de Vega (1562-1625), destacado representante del teatro del Siglo de Oro, aporta 

al teatro un ensayo en verso publicado en 1609 que marca la preceptiva de los autores de la 

dramaturgia española del Siglo de Oro y de nuestro tiempo, titulado el Arte nuevo de hacer 

comedias en este tiempo (Ed. Pedraza Jiménez, 2020). Como señala Pedraza Jiménez (2020), 

“sigue encerrando principios esenciales de la compleja realidad del teatro” (p. 31). En dicho 

texto, Lope de Vega hace referencia al buen uso de los artilugios de engañar por los dramaturgos 

para mantener la atención de los espectadores, brindar opciones en la acción para sorprender al 

espectador y medir el momento exacto de la trama para darle un giro  inesperado, de manera 



9 

 

 

 

que el autor siempre vaya un paso adelante. Para ello, menciona Lope de Vega (Ed. Pedraza 

Jiménez, 2020) “engañe siempre el gusto, y donde vea/que se deja entender alguna cosa, /dé 

muy lejos de aquello que promete” (vv.302-304). En otro fragmento, describe el uso del engaño 

en las comedias: 

El engañar con la verdad es cosa/que ha parecido bien, como lo usaba/en todas sus 

comedias Miguel Sánchez, /digno por la invención de esta memoria. /Siempre el hablar 

equívoco ha tenido,/y aquella incertidumbre anfibológica,/gran lugar en el vulgo, porque 

piensa/que él solo entiende lo que el otro dice. (vv. 319-326) 

El problema que ante lo expuesto se identifica es que si bien se ubica el engaño como 

un mecanismo del enredo, hace falta literatura que lo estudie en sí mismo, es decir, donde se 

especifiquen los matices que puede tener en cada comedia: quién lo aplica, qué tipo de engaño 

y acciones engañosas se implementa en cada comedia. El analizar la construcción del engaño 

puede aportar la precisión de muchos matices en el análisis dramático y por consecuencia en la 

creación de personaje para su representación. Como ejemplo de ello,  un disimulo se puede 

generar al fingir no saber algo que no se quiere decir, lo que implica ser mentiroso o simular no 

entender qué sucede para aparentar desconocimiento, optar una actitud farsante. Por 

consiguiente, se requiere diferenciar en la construcción de un engaño si se trata de una mentira, 

de un disimulo o un fingimiento y las implicaciones que tiene cada tipo de engaño de acuerdo 

con el personaje que lo acciona o recibe. 

Las constantes encontradas hasta el momento, en estudios del análisis de texto que 

derivan del trabajo del dramaturgo novohispano, revisan el recurso del engaño enfocado a la 

función que ejerce como mecanismo del enredo, pero se observa, que hace falta profundizar el 

análisis de la construcción propiamente del engaño en la trama de las comedias del autor y 



10 

 

 

 

vincularlo con la predilección que muestra hacia este tópico (presente en la mayoría de sus 

obras). En evidencia a lo anterior, señala Peña (2005): 

La obsesión de la verdad y la mentira, de la simulación y el engaño inunda varias de sus 

comedias y se refleja en sus títulos: La verdad sospechosa, El desdichado en fingir, 

Siempre ayuda la verdad (escrita quizás en colaboración con Tirso de Molina o quizás 

con Luis Belmonte Bermúdez, Los empeños de un engaño, Quien engaña a quien. (p. 

13) 

Los estudiosos de Juan Ruiz de Alarcón,  participan hasta la fecha, con investigaciones 

destacadas que promueven y difunden su dramaturgia, enfocados (la mayoría de ellos), en el 

trabajo de la versificación y de la semántica del autor (Von der Walde, 2007), de su modernidad 

(Castellanos, 1970), su trasfondo estoico (Campbell, 2012), entre muchos otros aspectos. No 

así, en cuanto al estudio del uso del engaño desde una perspectiva estructural del mismo como 

se ha realizado en otros autores de su época.  

Al respecto, Whicker (1996) en su estado del arte, de manera muy puntual, hace explícito 

que la discusión sobre el engaño “does not feature as one of the main lines taken by existing 

critical work on alarcón´s theatre as a whole”1 (p. 11). Por lo que su investigación parte de lo 

anterior para argumentar la conexión directa entre los objetivos morales y la técnica del engaño 

que usó el dramaturgo.  

A partir de estas afirmaciones se propone retomar las bases de Jules Whicker con 

respecto al engaño como estrategia de los personajes y la importancia del mecanismo en la trama 

de una comedia, sin embargo, aún queda pendiente el estudio enfocado a la construcción misma 

del engaño (jerarquías y tipologías) en la dramaturgia de Juan Ruiz de Alarcón. 

 
1[ no figura como una de las líneas principales de la crítica existente sobre el teatro de Alarcón en su 

conjunto (p. 11).]  (Traducción propia). 



11 

 

 

 

De lo anterior se desprende la relación del engaño con el término del desengaño, no sólo 

desde el aspecto dramático sino con la vinculación que pudiera contener en significados no 

propiamente filosóficos, pero sí como una ideología del mundo barroco implícita en las 

comedias. A partir de esto, la investigación considera revisar el desengaño, como sugiere Quirós 

Casado (1998) tomando en cuenta que “el texto es siempre más de lo que en él aparece en una 

primera visión. Las palabras, y más en el Barroco, son  la simple máscara que esconde una 

plurifacética estructura profunda donde se mezclan multitud de significados” (p. 4). 

Por lo que se considera viable la interrogante para conocer de qué manera proyecta el 

dramaturgo el pensamiento barroco del desengaño.  

Para ello, se sugiere una perspectiva semiótica, que de acuerdo con Revueltas ( 2012), 

es donde: 

El análisis semiótico va revelando la diferencia de fondo por la cual el teatro es un arte 

en el  cual  se  conjugan  una  serie  de  elementos  visuales,  textuales,  sonoros,  

escenográficos y actorales que moverán diferentes líneas o vectores del análisis 

semiótico, donde muchos de estos signos funcionan  a manera de emblemas que 

esclarecen el sentido profundo del texto. (p. 140) 

Ante lo expuesto se propone el estudio sígnico del engaño y la relación que pudiera 

desplegarse con el desengaño barroco en la dramaturgia de tres obras de Juan Ruiz de Alarcón: 

El desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño en su edición más 

reciente (2024) que forman parte de la Colección obras dramáticas completas Juan Ruiz de 

Alarcón realizada por Universidad Autónoma de Ciudad Juárez.  

 

 



12 

 

 

 

Justificación   

La línea de esta investigación surge a partir de mi formación académica enfocada a la 

Literatura novohispana y mi actividad profesional es el Teatro (en el cual participo como actriz, 

dramaturga y docente de teatro). Mi primera intención, surgió trabajar el análisis del recurso del 

engaño, ya que es el más utilizado en las comedias para el mecanismo del enredo y se observó 

que se estructura de diferente forma en cada comedia. El interés se enfocó entonces, en estudiar 

un autor del período virreinal a pretexto de analizar cómo opera el engaño en una comedia de 

capa y espada en Juan Ruiz de Alarcón.  Al respecto comenta Peña (2015), que el juego de las 

verdades y las mentiras, de la simulación, están presentes en la cosmovisión teatral de dicho 

autor.  

Duplicidad, y mentira; escarmiento y arrepentimiento consiguientes. Fingir, querer ser 

otro, alguien sin jorobas, sin lastres raciales heredados. Aun cuando los títulos anteriores, 

con variantes, se suceden en las listas de comedias sueltas, desglosadas o en colección, 

del Siglo de Oro, rozan en Ruiz de Alarcón una verdad autobiográfica. (p. 60) 

Sin embargo, a la fecha no se han encontrado estudios que de manera directa analicen la 

construcción del engaño en la dramaturgia de Juan Ruiz de Alarcón. En lo que respecta a 

estudios relacionados con dicho tema en otros autores del barroco español, destacan los 

siguientes: De enredo y teatro: algunas nociones teóricas y su aplicación a la obra de Tirso de 

Molina (Zugasti, 1997), estudio que se enfoca en el análisis del enredo en las obras de Tirso de 

Molina y los mecanismos que utiliza en las diversas obras para enmarañar el enredo, no 

especifica al parecer, que estos funcionen como rasgo que constituye el carácter del personaje.  

Las máscara del engaño en Quevedo y Gracián In: Homenaje a Francis Cerdan (Schwartz, 

2008), es un estudio de reflexión ética que tanto Gracián como Quevedo recrearon en la Sátira 



13 

 

 

 

y en la ficción de algunos topos de los engañadores que amplía la iconografía que definió 

perspectivas sociales y morales comunes en el siglo XVII. Este trabajo profundiza en la 

representación de los engañadores que los autores transmiten en sus obras dando “una 

descripción retórica breve según modelos frecuentes en la sátira menipea clásica y etopeyas que 

aprovechan un rasgo semántico privilegiado, como las que había compuesto Teofrasto y que 

incluyen discursos directos de los personajes”(p. 11). Por otra parte, Sofía Kantor (2014) con su 

estudio Amor Dethronatus Semántica y Semiótica Del 'Daño' y Del 'Engaño. Libro de buen 

amor cc. 181-422, aunque refiere a un autor de la narrativa medieval española, ilustra el análisis 

exhaustivo a partir de la estructura léxica de los términos “daño” y “engaño” reconsiderando la 

reestructuración semántica que de ellos se han hecho. Esta investigación no pretende seguir 

dicha metodología pero hizo evidente la dimensión de un análisis semántico del engaño en las 

comedias de Juan Ruiz de Alarcón.  

Roso Díaz (1999a) por su parte realiza una  Propuesta Metodológica para el estudio del 

engaño en la obra dramática de Lope de Vega  donde analiza el engaño en su conformación 

estructural y en la estrategia de su uso por el autor barroco Lope de Vega. De este trabajo surgió 

la pregunta, ¿por qué no realizarlo en nuestro dramaturgo? Este tipo de estudio puede aportar 

una herramienta de análisis de la construcción y de las estrategias del engaño y desengaño en 

las investigaciones literarias y teatrales del dramaturgo así como a los creadores escénicos 

(directores y actores) que llevan a cabo la representación teatral. 

En lo que respecta al análisis del engaño se observó, entonces, que hacen falta, al parecer, 

investigaciones enfocadas a conocer la técnica del tratamiento y uso del recurso del engaño que 

emplea Juan Ruiz de Alarcón en sus obras. Razón por la que realicé la investigación para obtener 

el grado de maestría denominado: “El recurso del engaño en la obra de Juan Ruiz de Alarcón: 

Los empeños de un engaño” (García Hernández, 2023). Para lo cual se tomó como base la 



14 

 

 

 

propuesta metodológica de Roso Díaz (1999a) que bien aplica a cualquier autor dramático del 

teatro barroco y clásico y que al aplicarlo arrojó resultados que favorecen el análisis del engaño 

a través de identificar la tipología, la jerarquía y la estructura del engaño en una comedia. Hecho 

que enriquece el entendimiento del impacto del engaño a nivel dramático en varios aspectos: 

identificar cuando participa en la trama de la comedia como pivote, como engaño secundario 

para entretejer un enredo secundario, como actante principal, así como en el análisis y creación 

de personaje en función de la puesta en escena. Todo esto proporciona rasgos que cimentan el 

carácter del personaje al delinear de manera precisa la tipología y jerarquía del engaño que le 

corresponde.  

Otro aspecto que llamó la atención en dicha investigación fue observar cómo el 

desengaño puede participar como elemento climático que juega con la verdad y la mentira, pues 

la verdad no es la otra cara del engaño necesariamente, pero puede provocar un efecto de doble 

sentido cuando el desengaño genera mayor confusión al poner en juego la credibilidad de quien 

lo emite. Es decir, el desengaño, participa en diferentes partes de la trama, no únicamente en el 

final, razón por la cual se revisa el concepto para analizar la relación y relevancia que asume en 

la estructura de una comedia.  

Los resultados de dicho estudio abrieron la posibilidad de continuar la investigación de 

ese tópico en un rango más amplio. Primero, trabajar la interpretación del engaño en otras obras 

del autor, ahora no solo con el objetivo de analizar la estructura dramática del engaño sino desde 

una perspectiva que relacione los elementos sígnicos del engaño (la carta, el manto, la mudanza 

del ser, el poder doméstico, entre otros) con el desengaño y cómo se vinculan estos con el 

sentimiento del desengaño barroco. 

Como objeto de estudio de esta investigación se seleccionaron tres comedias a partir de 

la producción que generó Juan Ruiz en la primer etapa, en la intermedia y en la etapa final 



15 

 

 

 

respectivamente, (El desdichado en fingir (1613 - 1615), La verdad sospechosa (1619-1620) y 

Los empeños de un engaño (1621-1625) ya que se enmarcan dentro del grupo de obras que 

construyen dicho recurso con aristas diferentes en cuanto al engaño. 

 El desdichado en fingir (1613 y 1615) trata el tema del mentiroso a través de la doble 

suplantación del ser. Por una parte, el protagonista que para estar cerca de Ardenia fingirá ser 

Arnesto el hermano de la dama y paga las consecuencias al pasarlo por loco y privarlo de su 

libertad, aunque al final  lo salva el amor. Y por otra, el antagonista que también suplantará la 

identidad de Arnesto, experto en mentir, urde varios embustes para conseguir su cometido de 

obtener dinero y quedarse con Ardenia. Al final recibe su castigo, pierde a la mujer que pretende 

y lo obligan a casarse con Celia a quien le había prometido matrimonio anteriormente. 

En La verdad sospechosa, (1619-1620), el vicio del protagonista es la mentira y altera 

la tranquilidad y orden de todos; al final, será víctima de sus propios enredos. En Los Empeños 

de un engaño (1621-1625), a diferencia de las obras comentadas anteriormente, el recurso no 

juega como complemento para encauzar a los personajes en situaciones de confusión, sino que 

se convierte en pieza básica del enredo en sí mismo para resaltar el sentido crítico que se tiene 

ante el engaño. Un criado engaña a una mujer enamorada de su amo, haciéndola creer que ella 

es la razón de que don Diego ronde su calle, cuando es otra de la misma casa (Teodora) el objeto 

de su cariño. Don Diego no puede exponer su amor por Teodora y se ve obligado a mentir, le 

hace creer a Leonor que es a ella a quien pretende, pero pidiéndole guardar el secreto. Los 

engaños se irán sumando y no le será fácil desengañar a su amada. La trama gira en un doble 

triángulo amoroso envuelto de engaños con un singular protagonismo de las damas que 

arriesgarán todo por su amor. 

Al incursionar con una perspectiva semiótica del engaño y desengaño en las obras de 

Juan Ruiz, se aportará nuevos aspectos que nutrirán el conocimiento tanto del autor, del teatro 



16 

 

 

 

áureo y de la sociedad barroca, que se configura en la dialéctica de lo que se muestra y lo que 

se oculta.  

Estado de la Cuestión    

Como guía principal para conocer la biografía del autor, se contemplan los estudios que 

Margarita Peña realizó a través de varios años de investigación (desde 1990 hasta sus últimos 

días en el 2018), sobre Juan Ruiz de Alarcón, los cuales logran una reconstrucción biográfico-

crítica muy importante:  

Para estudiar y desmitificar el caso de nuestro dramaturgo, la crítica anterior será la que 

nos guíe por un camino trazado a partir de suposiciones, plagado de datos dudosos, para 

descartar, reformular y lograr el establecimiento de una biografía del dramaturgo 

novedosa en algunos puntos, fehaciente por comparación con aquella que durante tres 

siglos ha circulado en historias de la literatura, manuales y artículos diversos. (Peña, 

2005, p. 1) 

Los estudios crítico-analíticos dedicados al dramaturgo Juan Ruiz de Alarcón (1581-

1639) son muy vastos debido a la trascendencia e influencia que ha tenido el autor para la 

literatura mexicana y peninsular. Al realizar el estado de la cuestión, se encontraron  los 

siguientes trabajos con similitud al objeto de estudio de esta investigación.  

Con relación al tema, se encuentra una Tesis elaborada para obtener grado de maestría 

en la Benemérita Universidad de Puebla (BUAP) por Aehécalt Muñoz González (2015), su 

director Francisco Ramírez Santacruz, y la investigación se titula: La mentira en La verdad 

sospechosa y en el resto de la dramaturgia de Juan Ruiz de Alarcón: aporte desde los 

antecedentes semíticos del autor. La investigación busca  profundizar en el concepto y en el 

análisis del recurso de la mentira en las comedias de Alarcón, se pregunta, ¿en todas las 



17 

 

 

 

comedias se refiere Juan Ruiz a la mentira? El autor de la tesis percibe que “la mentira es 

comprendida como un acto o expresión exterior que sabe, quien la enuncia, su falsedad, además 

se realiza con la intención de engañar” (p. 33). Mentir - engañar son conceptos que van ligados 

de manera muy estrecha pero sus funciones pueden identificarse y analizarse de modo 

individual. Es así que reafirma la inquietud de encontrar una sistematización que profundice en 

el análisis de forma más puntual, darle más importancia al tipo de recurso que se utiliza como 

mecanismo para el enredo, extraer las tipologías más constantes en cada autor, entendiendo que 

la obra tiene su propia constitución también en esos detalles. La lectura del tesista retroalimenta 

con buenas reflexiones y apuntes de la mentira, sin embargo, el análisis que realiza de cada obra 

de Juan Ruiz indica cómo o por qué miente o engañan los personajes en el aspecto anecdótico 

sin establecer categorías en sus tipologías y/o desglose de la construcción dramática en la que 

participa. 

Así mismo, se aprecia otro proyecto con la diferencia de que se centra únicamente al 

personaje del gracioso: El engaño del gracioso como eje de las acciones dramáticas en las 

comedias de Agustín Moreto de la tesista Adriana Ontiveros Valdés (2006) para optar por el 

título de Maestro en Letras Españolas con el director de tesis Aurelio González, destacado 

académico e investigador especialista en el Siglo de Oro. Resulta una investigación  puntual y 

acertada que lleva de la mano el desarrollo y construcción del personaje gracioso identificándose 

las características de este y su función en la trama de la obra a partir de las etapas del engaño 

que divide en tres: el comienzo y desarrollo del engaño por parte del gracioso, sus 

complicaciones y el desenlace donde expone las acciones del gracioso. De tal manera que el 

estudio de Adriana Ontiveros se enfoca únicamente en el papel del gracioso como eje del 

engaño, sin desarrollar un lineamiento específico del tipo de engaño en relación con la peripecia, 

con la trama o jerarquía con que se ejecuta. En sus conclusiones apunta lo siguiente: “falta por 



18 

 

 

 

realizar una tipología detallada del gracioso en la obra del dramaturgo, pues, como se mencionó, 

este trabajo sólo trató un tipo muy específico el “gracioso engañador” (p. 122). 

Whicker (1996) en su trabajo crítico sobre la investigación literaria de Juan Ruiz de 

Alarcón para obtener el grado de Doctor en Filosofía con el título Fiction, deceit and Morality 

in the Plays of Juan Ruiz de Alarcón. 1580-1639  de la Universidad de Oxford, examina la 

relación de la ficción y el engaño con la moralidad en la dramaturgia del autor. Considera que 

Alarcón crea ficciones cuidadosamente calculadas con el propósito de reprender el vicio y 

promover la virtud como un oficio honroso y loable, que responde a su contexto socio-político 

y espiritual. De acuerdo con esta idea menciona que:   

Alarcón presents certain strategies of deception as the most effective means of exposing 

and defeating those who threaten social harmony. It will be seen that these strategies are 

presented by Alarcón as essencial tools, not only for those who govern and defend Spain, 

but also for private individuals who seek to maintain or to restore their position in society 

2. (p. 14) 

En sus conclusiones, Whicker (1996) encuentra que para Juan Ruiz el engaño tiene un 

tratamiento más complejo, más allá del mecanismo del enredo, pues menciona  la conexión  que 

existe entre la presentación del engaño y el tipo de moralidad práctica que presenta Alarcón en 

sus obras, enfocada más en   “upon the problem of how one may best act in the here and now, 

rather tan how one might best prepare oneself for Heaven”3 (p. 250). 

 
2 [Alarcón propone algunas tácticas de engaño como el método más eficaz para descubrir y vencer a 

quienes ponen en peligro la armonía. Se observará que Alarcón presenta estas estrategias como herramientas 

esenciales,  no solo para quienes gobiernan y defienden España sino también para los particulares que desean 

recuperar su lugar en la sociedad. (p. 14)] (Traducción propia). 
3 [sobre el problema de cómo uno puede actuar mejor en el aquí y ahora, en lugar de cómo uno puede 

prepararse mejor para el Cielo (p. 250).] (Traducción propia). 



19 

 

 

 

En cuanto a la estructura dramática, identifica ciertas  tipográficas del engaño, (no define 

jerarquías), pero menciona que el manejo del engaño en Alarcón se estructura como una 

estrategia práctica y racional de acuerdo con el carácter de cada personaje. 

Por último, cabe señalar el interés actual por las puestas en escena, homenajes e 

investigaciones que a la fecha denotan la importancia y la proyección de la obra de Juan Ruiz 

de Alarcón a más de 400 años, encabezado por dos importantes casas de estudios universitarias: 

la Universidad Autónoma de Ciudad Juárez (con un exhaustivo y valioso trabajo de edición 

actualizado sobre el autor, Colección Obras Dramáticas Completas de Juan Ruiz de Alarcón) y 

la Universidad Nacional Autónoma de México, quien desde 1998 cuenta con la Cátedra de Juan 

Ruiz de Alarcón con el objetivo de continuar profundizando y promulgando la investigación del 

dramaturgo novohispano. Desde el año 2018 la UNAM, en conjunto con el Gobierno del Estado 

de Guerrero, trabajaron para la publicación de la Biblioteca Alarconiana: Juan Ruiz de Alarcón, 

(2020) una antología que contiene las obras de Juan Ruiz de Alarcón y Mendoza, en ediciones 

prologadas y revisadas por especialistas del Instituto de Investigaciones Filológicas de la 

UNAM. En marzo de 2022, se efectuó un festejo especial conmemorativo del 450 aniversario 

del autor titulado “Feliz no cumpleaños”, con diversas actividades teatrales y académicas 

alrededor de la figura y obra de este autor dramático que a la distancia mantiene la atención de 

críticos y estudiosos de la materia. 

 Sin duda otro espacio importante para la proyección del dramaturgo han sido las 

Jornadas Alarconianas que se festejan en su honor desde 1987 con sede principal en la ciudad 

de Taxco y subsedes en Acapulco, Zihuatanejo y Chilpancingo donde participan artistas 

nacionales e internacionales que dejan en claro la vigencia del autor. 

 



20 

 

 

 

Objetivos 

Analizar los elementos del engaño con la semiótica del mismo como puente para la 

expresión del sentimiento del desengaño barroco que integran la construcción del laberinto del 

engaño en tres comedias Juan Ruiz de Alarcón: El desdichado en fingir, La verdad sospechosa 

y Los empeños de un engaño.   

1.- Establecer las características del engaño teatral y del desengaño barroco que 

participan en el laberinto del engaño en las comedias El desdichado en fingir, La verdad 

sospechosa y Los empeños de un engaño de Juan Ruiz de Alarcón. 

2.- Evaluar cómo se construye el engaño en la acción, en la trama e identificar la 

tipología y jerarquía del engaño en los personajes de las comedias seleccionadas (El desdichado 

en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño) a través del ejercicio didascálico. 

3.- Ponderar los símbolos del engaño que se encuentran en las comedias El desdichado 

en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño y qué papel juegan con el 

desengaño barroco en las comedias seleccionadas de Juan Ruiz. 

4.- Identificar las características del desengaño barroco en los personajes de las  

comedias El desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño de Juan 

Ruiz de Alarcón. 

5.- Proponer/elaborar con los elementos del engaño-desengaño barroco encontrados en  

El desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño de Juan Ruiz de 

Alarcón, el laberinto que simbolice sus características. 

Preguntas   

La pregunta central de esta tesis: ¿De qué manera el ejercicio hermenéutico del engaño 

se integra con el desengaño barroco en el laberinto del engaño que construye Juan Ruiz de 



21 

 

 

 

Alarcón en las comedias El desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un 

engaño?  

1.- ¿Cuáles son las características del engaño y del desengaño barroco que participan en 

el laberinto del engaño en las comedias El desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los 

empeños de un engaño de Juan Ruiz de Alarcón? 

2.- ¿Cómo se construye el engaño en la acción, en la trama y en los personajes de las  

comedias El desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño de Juan 

Ruiz de Alarcón?   

3.-¿ Qué elementos se desempeñan como símbolos barrocos del engaño en las 

comedias El desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño y cómo 

interactúan con el desengaño barroco? 

4.- ¿Con qué características del desengaño barroco se desarrollan los personajes de las 

comedias El desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño de Juan 

Ruiz de Alarcón? 

5.- ¿Cómo se proyecta el diseño del laberinto del engaño-desengaño en las comedias El 

desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño de Juan Ruiz? 

Hipótesis 

La construcción del laberinto del engaño que construye Juan Ruiz de Alarcón se 

fundamenta en los elementos del desengaño barroco que integra en el carácter de los personajes 

de sus comedias que basan su tipografía y jerarquía del engaño de acuerdo con la trama de la 

comedia 

1.-. Juan Ruiz no solo implementa el mecanismo del engaño en el enredo de las comedias 

sino que lo hace partícipe de la trama, creando como resultado un laberinto del engaño que se 



22 

 

 

 

nutre de los desengaños dramáticos. Los personajes expresan líneas del desengaño barroco mas 

no así en la temática de la comedia propiamente. La complejidad del engaño y originalidad de 

la trama están cuidadosamente estructurados por lo que se considera que el análisis de dichos 

elementos diseñan el laberinto del engaño de cada comedia. 

2.- De acuerdo con la temática y trama de la obra, el autor selecciona la jerarquía y  

tipografía del engaño de cada personaje para construirlo a través de las didascalias, el espacio y 

los recursos argumentales. 

3.- Los símbolos del engaño que se integran  en cada comedia complementan la 

argumentación del engaño en la trama ya que funcionan como elementos que ocultan o revelan 

los engaños como son: Los espejos, suplantación de personaje, dinero, tapadas, el balcón, 

tapados, cárcel y la selección de ello que el autor elige implementar en una comedia tiene 

relación con el carácter y estatus social de los personajes. 

4.- Los personajes expresan su cosmovisión de desengaño barroco acorde a la jerarquía 

y tipología del engaño que desarrollan en cada comedia.  

5.- Para proyectar los elementos del engaño-desengaño en un diseño de laberinto, es  

necesario visualizar las características del engaño-desengaño barroco que identifica a cada 

comedia y adaptar metafóricamente el esquema de esa construcción y el trayecto del héroe de 

la comedia con el tipo de laberinto al que puede corresponder al ubicar los puntos de transición 

o de cambios destacados en los objetivos del personaje y de la trama con los nodos, el centro y 

la salida del laberinto. 

Fundamentación Teórica 

Se parte de que el objetivo de una obra de teatro no estriba en lograr un texto literario 

únicamente, sino en la realización de una puesta en escena para la cual se integran diversos 



23 

 

 

 

elementos enfocados a la potencialidad de representación que significa. Acerca de esto, 

Revueltas (2012): recomienda en su estudio crítico llamado Estrategias emblemáticas en el 

teatro:.  

Atender a las múltiples didascalias, tanto las explícitas como las que están insertas en el 

discurso teatral, para imaginarlas y proponerlas como parte fundamental del espectáculo 

teatral. A partir de esa lectura, tanto del texto como de la representación que de él se 

haga, el análisis transitará hacia la revelación semiótica. (p.319)  

Si se toma en cuenta que la comunidad teatral generalmente no realiza estudios 

didascálicos como tal, ya que en mi experiencia como actriz el uso de las marcas de 

representación o didascalias son más utilizados en el ámbito literario y en teatro se trabaja con 

métodos de análisis de texto para estudiar la estructura dramática de una obra y el desarrollo del 

personaje.  

A partir de las evidencias anteriores, para esta investigación se propone generar un 

sistema de análisis que integre los dos procesos mencionados anteriormente, para el estudio de 

las comedias. De ese modo, en cuanto al análisis de texto se elige la pauta que guía Alatorre 

(1986). Para el ejercicio didascálico se sigue a  Hermenegildo (2001), enfocado a la 

identificación de referencias del engaño y del desengaño. La construcción del engaño de cada 

comedia (tipologías y jerarquías)  con la propuesta metodológica de Roso Díaz (1999a) ya que 

sumará para la comprensión de un estudio más detallado del recurso del engaño no sólo como 

estructura del enredo sino como puente en el acto semiótico con el desengaño que manifiesta el 

autor a través de sus textos y el enfoque semiótico con Lotman (1996) y Fischer-Lichte (1992).  

La ruta de trabajo que se sigue hará posible conocer en mayor medida la relación que se 

puede generar entre los elementos que establecen la construcción de engaño con la semiótica 



24 

 

 

 

del mismo como puente para la expresión del sentimiento del desengaño en el teatro español del 

Siglo de Oro, específicamente, de Juan Ruiz de Alarcón. Lo anterior siguiendo a Lotman (1996). 

Todo texto genuinamente artístico es una “máquina educadora” suigéneris- es decir, que 

al tiempo que encierra dentro de sí un nuevo lenguaje artístico, contiene también un 

(manual autodidáctico) de este lenguaje-, entonces el proceso de conversión del texto 

único en lenguaje artístico común, de la excepción en norma y de la creación del genio 

en patrimonio cultural de toda la nación, deja de asombrarnos. (p. 78) 

Se considera, entonces, un proceso factible para revisar y desarrollar el trabajo como en 

otros autores del teatro barroco y clásico, aunque por esta ocasión sólo se cubren tres comedias 

de Juan Ruiz de Alarcón, Los empeños de un engaño, La verdad sospechosa y el desdichado en 

fingir, existe la posibilidad de que en futuras investigaciones se trabaje el resto de legado del 

autor.  

Figura 1 

Esquema de Análisis del Engaño-Desengaño 

     
Nota: Figura 1 de mi autoría basado en el marco teórico de la investigación. 

DIDASCALIAS

(Hermenegildo,  2001)

JERARQUÍA Y 
TIPOLOGÍA 

(Roso Díaz, 1999)

SEMIÓTICA TEATRAL

(Lotman,  2000/Fisher-Lichte, 1992 

ANÁLISIS 
DRAMÁTICO

(Alatorre, 1986)
DESENGAÑO 

(Quirós Casado, 

1988) 

  

 

(Casado, Quirós, 

1988)  

 

ENGAÑO 

(Vilchez, M. 

1976) 

(Catalán, 2014) 

 

Miguel Catalán 

(2014) 

 

 

 



25 

 

 

 

El esquema de análisis del engaño-desengaño en la Figura 1, presenta del lado izquierdo 

el encabalgamiento que se logra al pasar de un proceso a otro. Esto indica la ruta de la 

investigación que inicia con el análisis de la estructura, la perspectiva, las características y la 

carga sígnica del engaño y el desengaño de cada comedia, para posteriormente conectar con la 

otra parte de la fundamentación teórica con la que se arropan los conceptos de esta investigación, 

principalmente con Catalán (2014) y Vilchez (1976) para el engaño y Quirós Casado (1988) en 

el desengaño, entre otros.  

El primero de ellos, Catalán (2014) en su libro Antropología de la mentira. Seudología 

II, menciona la existencia de cuatro niveles del engaño en el mundo natural que van del 

mimetismo animal más elemental al engaño intencional, deliberado, con mayor grado de 

complejidad. En los últimos niveles también se encuentra el humano, quien presenta sus 

procesos de engaño correspondientes a su representación natural y por otra parte, despliega sus 

habilidades cognitivas y tácticas. Por ello, siguiendo al autor, el engaño desarrolla su 

constitución pseudológica la cual:  

Se compone de tres factores íntimamente relacionados entre sí: la inteligencia (en 

especial la inteligencia interactiva), el lenguaje (que dará lugar a la mentira 

específicamente humana) y la libertad de acción (tanto frente a los dioses como ante el 

medio social). (p. 41)  

El seguimiento que daré al análisis radica en identificar cómo se construyen esas tres 

dimensiones (inteligencia, lenguaje y libertad de acción) con relación al tratamiento humorístico 

que conforma el género de la comedia de capa y espada. 

El enfoque de la investigación es reconstruir el recurso del engaño dentro de o para la 

teatralidad. Una teatralidad que a efectos de su estructura interna, implica diversos mecanismos 

dramáticos como pueden ser el de la creación del espacio, del tiempo y el mecanismo del 



26 

 

 

 

engaño. En este caso, la investigación se enfoca en el tercer mecanismo mencionado para el 

análisis de su construcción en el teatro de Juan Ruiz de Alarcón. 

Vinculado a esto, Mercedes Vilchez (1976) en su libro El engaño en el teatro griego, 

centrado en “el análisis de la función y en el significado del engaño en la acción dramática y en 

el nivel de pensamiento de los autores trágicos y su juicio ético sobre el engaño en general” (p. 

16), distingue dos caras del engaño: la acción y la palabra. 

En el momento en que la palabra participa en el campo del engaño, agrega Vilchez 

(1976), se crea la oposición del engaño contra verdad, en tal sentido, desarrolla la idea de que 

el decir se vincula al raciocinio y en consecuencia lo que se dice, se vincula a la valoración ética. 

En suma: “engañar es exclusivamente decir mentira” (pp. 32-33). También afirma la autora que 

la palabra y la acción engañosa trabajan de forma simultánea para que avance la acción en la 

comedia y lograr su objetivo.  

Interesa en su propuesta la dimensión de las acciones: cómo se ve el engaño en una 

representación teatral. No es una oposición inmediata, la autora señala que "no existe el 

concepto engaño opuesto a verdad tal como nosotros lo entendemos; ésta es sencillamente una 

oposición que va a tardar algún tiempo en crearse” (p. 32). Con ello se refiere a que el engaño 

es una construcción que se prepara para que participe en momentos específicos de la obra teatral. 

La autora se concentra en una oposición antigua entre la oscuridad y la claridad. Es decir, el 

engaño, desde su perspectiva, involucra un concepto de lo uno y lo otro:  

 Es oscuro lo oculto, lo misterioso, el mundo de lo irracional, o sea, todo aquello que no 

está sujeto a normación, desde el momento que escapa a la razón humana; a ello se opone 

lo claro, que en este caso queda constituido por todo aquello que el hombre entiende, 

que responde a lo esperado, lo previsible, el orden normal del acontecer, en suma. (p. 

32) 



27 

 

 

 

Aquí refiere a las acciones efectuadas en la oscuridad que resultan imprevisibles. La 

lectura en torno al tópico del engaño radica en cómo se crea dicha oscuridad y dónde está la 

claridad (entendida por Vilchez, como lo que se dice o presenta de frente sin encubrimiento).  

Como siguiente proceso del engaño, la autora identifica otra variación de la acción 

encubierta que es suma de los anteriores, radica en actuar “torcido” dentro de los límites fijados 

por la sociedad humana, una acción que “es oscura, se entiende como lo torcido… que queda 

igualmente opuesto a lo recto,  no ya a lo claro” (p. 33). Es decir, irrumpe en la burla de la 

norma. Este último aspecto ilustra cómo una acción oscura puede deformarse y hacerse 

extensiva al punto de extralimitarse a pretexto de lograr su objetivo. Lo anterior expuesto, se 

incluye en la investigación para encontrar los aspectos del engaño en los que se extralimita dicha 

acción y de qué forma lo hace.  

De acuerdo con Vilchez (1976), los elementos que configuran el engaño son la mentira 

y el disfraz subordinados a la intriga , estos tienen como función crear un mundo fantástico. 

Interpreta esta fantasía como “la implantación de una realidad propia del drama donde no se 

juzga, se crea un orden nuevo” (p. 267). En el momento en que se utiliza una historia falsa o un 

disfraz, se está creando una ficción, es decir, se establece otra realidad frente a la realidad 

cotidiana, que marca una diferencia entre la realidad y la apariencia que se muestra. A dicho 

contraste lo denomina Vilchez (1976), “oculta verdad y abierta mentira. La realidad sólo la 

conoce el que miente o el que ha suplantado una personalidad ajena” (p.88). 

Es decir, el engaño abre las posibilidades de encontrar otro punto de vista de ver las 

cosas, cuestionarlas, crear opciones de salida de cualquier situación por inverosímil que parezca 

y rebelarse al mismo tiempo del orden establecido. “Un héroe creador de algo mejor, capaz de 

vencer con sus argumentos totalmente nuevos” (p. 277). En la investigación, se parte de esta 



28 

 

 

 

idea para dar seguimiento al planteamiento del orden que propone la ficción contrapuesto a las 

realidades que representa o no. 

A manera de resumen, de las evidencias hasta aquí expuestas se revisan los conceptos 

básicos que participan en el engaño y se retoman las siguientes definiciones para este marco 

conceptual de investigación: 

Disfraz. – Suplantar la personalidad  ajena cuando deja de ser pura mimesis y se pone 

al servicio del objetivo de que lo que no es cierto sea tenido por tal, no solo pertenece al 

terreno de la ficción, sino también al del engaño (Vilchez, 1976, p. 26). 

Engañar. – “En el terreno de la palabra, engañar es exclusivamente decir mentira 

(Vilchez, 1976, pp. 32-33). Es un medio para burlar los condicionamientos de una 

estructura determinada, sin enfrentarse abierta o voluntariamente con ella” (p. 270). 

Engaño oscuro.- “Todo aquello que no está sujeto a normación, desde el momento que 

escapa a la razón humana; a ello se opone lo claro” (Vilchez, 1976, p. 32). 

Engaño oculto. “Todo aquello que se realiza con ocultamiento, en la sombra” (Vilchez, 

1976, p. 32). 

Fingir.- Disimular cuidadosamente alguna cosa para que no se  perciba su verdadera  

naturaleza, o se juzgue contraria de lo que es (Real Academia Española, s.f.). 

Intriga.- Manejo cauteloso, acción que se ejecuta con astucia y ocultamente, para 

conseguir un fin (Real Academia Española, s.f.). 

Mentir.- Decir o manifestar lo contrario de lo que se sabe, cree o piensa.  (Real 

Academia Española, s.f.). 

Lo torcido.- “Idea de la mentira como algo que está sujeto a valoración ética. Se opone 

a actuar recto” (Vilchez, 1976, p. 33). 



29 

 

 

 

Burla de la norma.- “Es actuar torcido y sólo secundariamente le es inherente el carácter 

de acción realizada en la oscuridad, o sea, es un proceso totalmente inverso” (Vilchez, 

1976, p. 33). 

Falsedad. Mentira, engaño, dissimulación maliciosa de la verdad  (Real Academia 

Española, s.f.). 

Por último, la ruta de análisis nos encamina al desengaño, se parte de la pregunta: ¿cómo 

dialogan las estrategias de engaño en los personajes alarconianos con los ideales filosóficos del 

desengaño propios del Barroco? ¿Con qué características del desengaño barroco se desarrollan 

los personajes de las comedias seleccionadas de Juan Ruiz de Alarcón? 

Con relación a dicho contexto, Quirós Casado (1988), estudia el pensamiento barroco español 

y a diferencia de otras partes del mundo occidental, este tiene la sólida base de la búsqueda de 

la verdad como discurso teórico del mundo. En España hace resonancia desde otros aspectos 

donde: 

El factor más cercano al hombre, el aparato antropológico, ético, psicológico, cala hondo 

en los pensadores que a lo largo del siglo especularon de un modo u otro, y, sobre todo 

en los literatos, que reflejan en sus obras  estos mismos parámetros desde la más sutil y 

fluida consideración de la novela o la poesía. (p. 2) 

De ahí que Quirós Casado (1988) encuentra en su investigación tres características que 

cimientan el desengaño barroco español: la continua búsqueda de la verdad que duda de la 

veracidad de los sentidos, la capacidad de la razón y el conocimiento para buscar las fuentes del 

engaño y superarlas. Y esta “triple fundamentación constituye un perfil del tema del desengaño 

que se desarrolla en consideraciones metafísicas, gnoseológicas, éticas, religiosas, políticas, 

etc.” ( p. 5). Teniendo en cuenta lo anterior, esta investigación  revisa la forma en que algunas 

de las consideraciones mencionadas se muestran en las comedias de Juan Ruiz que se estudian 



30 

 

 

 

y con base en la perspectiva que presenta Quirós Casado (1988) la describe de la siguiente 

manera: 

Ética: crea la figura del desengañado, personaje situado entre el sabio estoico y el 

intelectual moderno, que trata de conocer el engaño aparencial que envuelve a la realidad 

para aprovecharse tácticamente de la situación y dominar. 

Gnoseológico: la revalorización que sufre la razón como herramienta fundamental del 

conocimiento humano y la vigilancia que sobre los afectos se lleva a cabo, no para 

anularlos —como se haría desde una óptica estoica— sino para dosificarlos según 

nuestro interés.   

Religioso: consecuencia de la incapacidad del hombre para conocer de forma 

absolutamente racional la realidad y de actuar de forma totalmente libre de pasiones, es 

decir, es una salida al pesimismo que produce la observación por parte del hombre de lo 

limitado y mísero de su condición. 

Político: la acción del desengañado habrá de entenderse como subvertidora de valores 

en tanto que crítica para con las visiones ingenuas que la común opinión presenta; no 

obstante, también aparecerá impregnada de un fuerte pragmatismo alejado de toda utopía 

en tanto que, como en Espinosa, se dudará siempre de la posibilidad de racionalizar la 

acción del vulgo, de hacer salir de su ilusión a los engañados. (Quirós Casado, 1988, p.5) 

Esta visión del desengaño, aporta elementos más claros para vincular la estrategia del 

engaño de los personajes con el perfil del desengaño que se desarrolla y analizar el concepto 

sintáctico que en su dramaturgia se observa. 

Como enlace entre lo estructural y las bases filosóficas, la semiótica teatral permitirá 

analizar si los personajes de Juan Ruiz representan o son vínculo entre el engaño teatral (ilusión) 

y el desengaño barroco (búsqueda de la verdad) que reflejan los dilemas culturales y filosóficos 



31 

 

 

 

de su época. El análisis de esta relación permitirá explorar la crítica social y las preocupaciones 

éticas presentes en sus obras, conectando directamente con el problema de investigación. 

Cada texto dramático determina y relaciona los signos teatrales de acuerdo con las 

circunstancias y significados que le atribuye en cada obra dramática, los cuales, menciona 

Fischer-Lichte (1988), “conforman y encadenan  su sistema de significados y crean sus propios 

códigos teatrales” (p. 2). 

A partir de esto, se exploran los elementos que puedan convertirse en parte funcional de 

un código teatral enfocado al engaño en las obras seleccionadas, posteriormente, se analiza el 

modo en que se reproducen dichos códigos teatrales, en este caso, en el barroco español del 

Siglo de Oro para identificar el conjunto de reglas que subyacen en los textos mencionados. Para 

eso se desprende escalar los tres niveles que propone Fischer-Lichte (1988) en los códigos 

teatrales: a nivel del sistema, a nivel de la norma y a nivel del habla. Estos establecen la totalidad 

de todas las reglas sobre las que descansa la producción y la recepción de una representación 

particular. 

La investigación se orienta a nivel del sistema en identificar los signos, sus 

combinaciones y significados inherentes al teatro que configuran su construcción teórica. A 

nivel de la norma, el modo en que se presentan los códigos con referencia a los elementos de la 

representación que marcan un género, una época, etc. Y a nivel del habla se analizan los códigos 

teatrales que establecen las reglas que involucran la realización y la recepción de una 

representación teatral. 

Con respecto al último nivel, cabe resaltar la importancia que se observa en la relación 

con los signos lingüísticos verbales y no verbales, que establecen el lenguaje teatral. En este 

sentido, se infiere que son los signos del lenguaje y la representación del mismo a través de la 

actuación que hacen viable el diálogo teatral que pueden estudiarse desde diferentes 



32 

 

 

 

perspectivas: dialogo de los personajes entre sí, el personaje con el público/lector o consigo 

mismo, por lo tanto, la composición de los elementos será el generador de sus propios 

significados. Fischer-Lichte (1988) observa cómo participa la combinación de estos dos 

sistemas codificándose donde está “el lenguaje dominado por la acción y la acción dominada 

por el lenguaje” (p.18). Pues el lenguaje actoral no se limita a la palabra (signos lingüísticos) 

exclusivamente sino que se acompaña o complementa con el lenguaje de expresiones mímico, 

corporal, gestual y de movimiento (signos paralingüísticos). Ambos lenguajes, señala Fischer-

Lichte (1988):  “establecen un modo especial de significación y funciona como un sistema 

creador de significado que debe ser entendido como constitutivo del diálogo dramático teatral” 

(p. 18).   

La significación del texto teatral se reconstruye de la relación que se crea entre el signo 

y actuación. De ello desprende que el trabajo de estudio de textos teatrales parte del riguroso y 

complejo análisis para identificar y discernir sobre todo los aspectos no lingüísticos que se 

presentan en el desarrollo de los diálogos dramáticos. En este sentido, el trabajo didascálico es 

fundamental para concretar la semiosis del objeto de estudio; Fischer-Lichte (1988) denomina 

como proceso de significados (la semiosis), que se presenta en sus dimensiones semióticas: 

sintáctica, semántica y pragmática. En tanto que los signos no lingüísticos pueden, 

particularmente, referirse a cada una de las tres dimensiones de los signos lingüísticos 

producidas simultáneamente, denominando a dichas funciones de los signos no lingüísticos: 

parasintácticas, parasemánticas y parapragmáticas. 

Así mismo, hay que reflexionar sobre el texto como artificio sintáctico, semántico y 

pragmático susceptible de ser actualizado en un proceso de relación interpretativo entre autor y 

lector. Esto implica la interrelación con  otros sistemas sígnicos que salen de los códigos internos 



33 

 

 

 

del texto, es decir, que el mismo texto dramático genera diferentes códigos de significación al 

relacionarse con su autor, con su lector/espectador, con su contexto espacio-temporal, etc.  

Convergen en este mismo sentido diferentes estudiosos de la semiología teatral por la 

naturaleza misma del texto-representación que implica al lector/espectador reconstruir la 

semiosis resultado de la interacción de los diferentes códigos. De Toro (1987) al respecto 

expresa: “todo texto dramático (o espectacular) presenta todo tipo de intertextualidades que 

provienen del sector social y cultural: noticias, TV, periódicos, etcétera” (p. 74).   

El esquema teórico con que se aborda esta investigación, es el de Lotman (2000), quien 

realiza una analogía de la biosfera de V.I. Vernadski (1863-1945) (sistema formado por el 

conjunto de seres vivos de nuestro planeta y sus interrelaciones ) para crear su categoría teórica 

de semiosfera y en ese sentido, la cultura como un todo complejo en donde los 

textos interactúan entre sí y en todos los contextos. Por tanto, el campo de la semiótica 

está dominado por las ideas de totalidad y transformación y se entiende como un espacio 

semiótico fuera del cual la semiótica no es posible. 

El texto se presenta ante nosotros no como la realización de un mensaje en un solo 

lenguaje cualquiera, sino como un complejo dispositivo que guarda variados códigos, 

capaz de transformar los mensajes recibidos y de generar nuevos mensajes, un generador 

informacional que posee rasgos de una persona con un intelecto altamente desarrollado. 

(Lotman, 1993, p. 20) 

El análisis de teatro a partir de su carácter sígnico, de representación, Lotman lo compara 

con el juego en el sentido práctico y convencional. 

El que juega recuerda que no se halla en la realidad, sino en un mundo lúdico-

convencional: no caza, sino que hace como si cazara; no navega por el mar entre 

tormentas y aborígenes hostiles, sino que hace como si viajara. Pero, simultáneamente, 



34 

 

 

 

experimenta las emociones correspondientes a una autenticidad de las circunstancias 

imaginadas. (Lotman, 2000, p.60) 

Sistemas sígnicos: discretos o delimitados y los no discretos, en los que es difícil 

delimitar un signo de otro. Entendiendo como el ensamble de los diversos elementos sígnicos 

los que configuran la unidad, el texto artístico, (en este caso, las obras de Juan Ruiz de Alarcón). 

Por lo tanto, es necesario reconocer las voces de los personajes que son representadas en 

la obra de arte, así como determinar las relaciones de significación existentes entre estos 

enunciados y otras producciones artísticas alrededor del texto estructurante de un proceso de 

simbolización de la cultura que se ve reflejada en la obra de arte, puesto que posee un  

significado único cerrado que procede del discurso del artista. La obra se configura, pues, como 

un texto proveniente del universo semiótico instalado por sus actores representativos: el autor y 

el lector o con el director, el artista y el público. 

El símbolo, tanto en el plano de la expresión como en el del contenido, siempre es cierto 

texto, es decir, posee un significado único cerrado en sí mismo y una frontera 

nítidamente manifiesta que permite separarlo claramente del contexto semiótico 

circundante. (Lotman, 1996, p. 102) 

Lotman (1996) señala que las transformaciones culturales son evidentes en la 

estructura de los textos artísticos, pues refleja la semiótica de la acción como estrategia que 

permite intensificar el significado, refiriéndose aquí a la simbolización que existe en 

estos procesos de transformación históricamente determinados, por lo que el 

caso analizado de este estudio muestra el espíritu del artista expuesto a través de lo que 

transmiten sus personajes. 

Una obra de arte como objeto tiene propiedades estéticas y estilísticas y forma parte 

de un tejido cultural, histórico y social. Por tanto, el teatro es un mecanismo simbólico 



35 

 

 

 

de creación de memoria cultural “representa un texto acabado, puede no incorporarse en una 

serie sintagmática, y si se incorpora a ella, conserva su independencia de sentido y estructural. 

Son un mecanismo de la memoria” (Lotman, 1996, p. 145). Por lo cual, se delimita la frontera 

como lo denomina el autor, como punto de encuentro que actúa como “un mecanismo bilingüe 

que traduce los mensajes externos al lenguaje interno de la semiosfera y a la inversa” (Lotman, 

1996, p. 13-14). De tal manera que se puedan encontrar los sectores periféricos que participen 

generando interacciones que produzcan mayores cambios, interculturalidad y diversidad en la 

semiosfera. 

El estudio de caso de investigación funciona como una semiosfera (Lotman, 1998), es 

decir, como un espacio donde coexisten tres dimensiones,  micro semiosferas, que permiten la 

transformación y generación de nueva información a través de cruces de límites semióticos 

(periféricos) inevitables y necesarios para entender la estructura y relación entre el engaño y el 

desengaño barroco en la comedias de Juan Ruiz de Alarcón.  

La construcción de procesos semióticos en la cultura se refleja en la obra teatral porque 

tiene un significado cerrado único derivado del discurso del artista. 

Metodología 

En esta sección se presentan la metodología de la investigación. De inicio, se trata de un 

trabajo cualitativo, ya que sigue una línea empírica de investigación “que se da sólo en el tiempo 

y el espacio” (Vargas Beal, 2011, p. 10 ). En este caso, al enmarcarse dentro de tres obras de 

teatro del siglo XVII, se elige la investigación cualitativa en tanto que: 

Se ocupa de recolectar y analizar la información en todas las formas posibles, 

exceptuando la numérica. Tiende a centrarse en la exploración de un limitado pero 



36 

 

 

 

detallado número de casos o ejemplos que se consideran interesantes o esclarecedores, 

y su meta es lograr “profundidad” y no “amplitud”. (Blaxter et al., 2007, p. 92)  

Con las evidencias anteriores, la investigación se registra dentro del paradigma  

hermenéutico – interpretativo de la investigación cualitativa: debido a que las características que 

la definen como un proceso de exploración y comprensión, por lo cual es viable lograr la 

interpretación de la función del engaño en la dramaturgia de Juan Ruiz de Alarcón. Con el 

interés de construir sentido bajo este modelo donde, de acuerdo con Vargas Beal (2011), el 

conocimiento parte de: 

La construcción subjetiva y continua de aquello que le da sentido a la realidad 

investigada como un todo donde las partes se significan entre sí y en relación con el todo. 

El conocimiento avanza a través de formulaciones de sentido común que se van 

enriqueciendo con matices nuevos y depurando con mejores interpretaciones hasta llegar 

a conjeturas cada vez más ciertas. (p. 16) 

Con el propósito de definir un campo de trabajo que permita establecer las 

correspondencias entre sus partes y fundamentar las conclusiones en la propia obra del escritor, 

se ha seleccionado un corpus de tres sus obras: El Desdichado en fingir (1613 - 1615), otra en 

la mitad de su producción  La verdad sospechosa (1619-1620)  y una tercera de la última etapa 

de la actividad del dramaturgo Los empeños de un engaño (1621 y 1625), dando así una base 

para poder comprender la construcción y evolución del manejo del engaño y ampliar las 

observaciones desde el punto de vista semiológico para conocer su función dentro de las 

mismas. 

En segundo lugar, se plantea un trabajo de gabinete como modalidad de investigación 

para la búsqueda bibliográfica y por supuesto, la escritura. “El trabajo de gabinete consiste, en 

aquellos procesos de investigación que no requieren salir al exterior: literalmente hablando, en 



37 

 

 

 

las cosas que se hacen sentado en el escritorio” (Blaxter et al., 2007, p. 94). La bibliografía ha 

sido recopilada mediante un proceso de selección de referencias pertenecientes a diversas áreas 

existentes dentro de los estudios alarconianos, desde las más tradicionales a las más actuales. El 

aparato crítico sustenta y complementa la lectura detallada de las comedias escogidas, siendo 

sus estudios, al parecer, una primera base de los diferentes análisis y apreciaciones de los 

recursos del engaño y del desengaño a través de su valoración sígnica. De tal manera que se 

vinculen familias, enfoques y técnicas para dar la dimensión al proceso de investigación. 

Métodos de Investigación  

Los métodos de investigación que se seleccionan para este estudio son Métodos 

fundamentalmente Hermenéutico-Interpretativos, a través de los cuales se intenta construir 

“sentido (es decir verdades subjetivas), mediante observaciones e interpretaciones realizadas 

poniendo en relación las partes entre sí y ésta con el todo, sean espacios, objetos, personas, 

conceptos, etc.” (Vargas Beal, 2011, p. 30). Esto dará pauta a encontrar el sentido del engaño, a 

través de las características y relación que lo define y explica, de tal forma que den cuenta de 

los patrones o categorías que lo construyen. Con referencia a lo anterior, para definir la forma 

en que se trabaja este método, se retoma el concepto de “círculo hermenéutico” desarrollado por 

Wilhelm Dilthey (citado por Vargas Beal, 2011, p. 31).  

1) Se cuenta con un texto a interpretar, se lee y se analiza a partir de lo que el texto en sí 

mismo expresa; pero, 2) tomando en cuenta el con-texto en que el escrito ha sido 

elaborado, y 3) se llega a alguna conclusión. Al final de este proceso, que se repetirá 

cuantas veces sea necesario a lo largo del texto analizado, se contará con un esquema o 

mapa que refleja la estructura de las categorías encontradas. Tales categorías permiten, 

al ponerlas en relación entre sí y éstas con el todo, explicar a profundidad el texto 



38 

 

 

 

interpretado. Al análisis que se hace repitiendo y profundizando cada vez más los 

significados de una realidad a manera de un espiral interpretativo, los investigadores lo 

llaman “circulo hermenéutico”. ( p. 32) 

Propuesta Metodológica del Estudio del Engaño  

Para identificar y analizar la tipología y la jerarquía del engaño, se sigue la propuesta de 

Roso Díaz (1999a), para estudiar el proceso y construcción del engaño, ya que señala  el autor, 

que de ahí surgen las diferencias y niveles de engaño. Ahora bien, dicha metodología es 

resultado del análisis riguroso que realizó Roso Díaz sobre el recurso del engaño en la obra 

dramática de Lope de Vega, formado por un corpus del 55.5 %  de las piezas teatrales de ese 

autor: 

Hemos fijado el campo semántico del engaño y valorado su incidencia en el mecanismo 

de construcción de la acción, se ha establecido una tipología de los engaños utilizados y 

determinando la relación de estos en el desarrollo de los temas de las obras y su 

incidencia en la caracterización y/o clasificación de los agonistas; se han definido 

también los distintos procedimientos de la técnica teatral que sigue el Fénix para la 

elaboración de los engaños. En definitiva, esta propuesta metodológica debe entenderse 

como introducción teórica al estudio del engaño en el teatro de Lope y, por ende, en el 

género de la Comedia Nueva y en la dramaturgia barroca.  (p. 63) 

En esta investigación resulta viable observar cómo en las comedias que nos ocupan de 

Juan Ruiz de Alarcón se presentan tales características permitiendo estudiar las diferencias o 

particularidades que le imprime el autor al recurso del engaño. Dicha metodología consiste en 

realizar un análisis riguroso de la incidencia del mecanismo en los siguientes aspectos: en la 



39 

 

 

 

acción, en la jerarquía del engaño en los personajes, en la temática, en el léxico y en la técnica 

de construcción del engaño que utiliza el autor.  

El Uso del Engaño en la Acción. En este apartado es relevante analizar si el uso del 

engaño como recurso en la acción ayuda a comprobar si existe un engaño único o son varios los 

que intervienen y de qué modo el recurso incide en la acción. De forma tal que se pueda 

identificar qué tipo de engaño se aplica, en dónde está ubicado (en el planteamiento, en el nudo 

y/o en el desenlace) para observar de qué manera se van acumulando o resolviendo los engaños 

hasta el final de la comedia. 

Así mismo, se pueden definir las tipologías de los engaños  (Roso Díaz,1999a, pp. 63-

82), las cuales se van a diferenciar a partir de la manera en que cada personaje desarrolla la 

situación o de cómo es víctima del engaño, es decir, el engaño se propicia por un:  

1) malentendido  

2) fingimientos y disimulo  

3) jocosos y maliciosos  

4) identidad oculta / mudanza del ser 

5) fingir enfermedades 

6) engaños cuya base es el secreto 

7) verdades a medias  

8) infructuosos  

Una vez que se identifica por personaje cómo se desarrolla su jerarquía en la obra, puede 

ser constante o ir cambiando, por ejemplo puede un personaje  iniciar como engañador  y pasar 

a ser engañado. Al final hay que hacer un balance de cómo se mueven los personajes y qué 

jerarquía predomina, lo que va arrojando un esquema de la construcción del engaño.  



40 

 

 

 

El Engaño y el Desengaño de Personajes. Para identificar y analizar la jerarquía del 

engaño, se sigue la propuesta de Roso Díaz (1999a), que observa los niveles de engaño que se 

genera entre los personajes, por consiguiente, presenta el estudioso las siguientes jerarquías 

basándose en las más recurrentes en la mayoría de las comedias de Lope de Vega: 

a) engañadores 

b) engañados de larga duración 

c) engañados – engañadores 

d) engañadores – engañados 

e) consejeros 

f) obligados a mentir 

Una vez que se identifica por personaje cómo se desarrolla su jerarquía en la obra, puede 

ser constante o ir cambiando, por ejemplo puede un personaje  iniciar como engañador  y pasar 

a ser engañado. Al final hay que hacer un balance de cómo se mueven los personajes, qué 

jerarquía predomina y si el engaño es parte de la estrategia o no para obtener los objetivos de un 

personaje, datos que arrojan un esquema de la construcción del engaño.  

Uso del Engaño en la Temática. Es a través de lo que vive el personaje principal que 

se concentra la justificación de la obra y “es en la anécdota de la comedia donde se va a 

concentrar el objetivo de la demostración, pues tanto las causas como las consecuencias quedan 

concentradas en los hechos y no en el personaje” (Alatorre, 1986, p. 69), es decir, la  anécdota 

de la comedia  indica el tema central, que puede ser: el amor, la venganza, relaciones fraternales, 

etc. Se analiza cómo juega el recurso del engaño en función del tema, ya que puede 

retroalimentarlo o poner trabas a los objetivos de los personajes y  al final de la comedia observar 

cómo se resuelve el conflicto y se refuerza el tema.  



41 

 

 

 

Léxico del Engaño. Identificar el léxico que emplea el autor por escenas y por actos, de 

ahí se deriva el contexto cultural de los personajes que lo emplean, así como la intensidad del 

contenido y del significado que el autor ha dado a las palabras a través de los personajes para 

transmitir el engaño. Relacionar el valor sígnico que adquiere. Este rubro se inicia con la 

ubicación del léxico del engaño para apreciar los cambios semánticos del engaño que se 

propician o no, conforme avanza la trama en cada comedia. 

Técnica de Construcción del Engaño. Los dramaturgos de la Comedia Nueva, cumplen 

con la estructura dramática del género, sin embargo,  eso requería de sorprender a la audiencia 

con un creativo y audaz argumento, debido a la gran demanda de puestas en escena. Por tanto, 

los autores encontraron apoyo en algunos recursos argumentales para la construcción de 

engaños que son auténticos lugares comunes, pero muy útiles para desarrollar los temas de las 

comedias, en especial el del amor, sin ser exclusivo de este, ya que se aplican para cualquier 

tema. Cada obra tiene frecuencias de uso muy desiguales, ya que refieren a situaciones distintas, 

pero son recursos de gran efectividad dramática y para la velocidad con la que se escribían las 

obras eran de gran ayuda. En este apartado de análisis se revisa qué tipo de construcción o 

argumentación referente al engaño se aplica en cada comedia del objeto de estudio. Estos se 

describen en el corpus del trabajo a medida que se presentan y pueden ser los siguientes, por 

mencionar algunos: Recurso del papel, ticoscopia, apartes, monólogos, dobles y personajes 

tapados. 

Técnica de Recolección de Datos. El estudio de documento y técnica de observaciones 

que se llevará a cabo para recopilar la información relevante relacionada con la función del 

engaño y del desengaño en las obras teatrales de Juan Ruiz de Alarcón, será a través del análisis 

didascálico, para los siguientes rubros.  

• Ubicación del engaño: Acto y verso (s)  



42 

 

 

 

• Personaje y lugar de la escena del engaño 

• Fragmento  

• Identificación de didascalia 

• Engaño y personaje: Jerarquía 

• Engaño y acción: Tipología 

• Técnica de construcción 

• Tema y observaciones 

• Campo semántico 

• Léxico 

Definición de las Técnicas. Para reconstruir el entorno y los elementos que conforman 

el engaño dentro de las comedias de Juan Ruiz de Alarcón, se hará a través del ejercicio 

didascálico que  propone la metodología de Hermenegildo (2001), la cual se especifica de la 

siguiente manera: 

Las didascalias pueden presentarse en dos variantes, cada una con sus diversas 

modalidades que a continuación se indican con las siglas que se seguirán en el desarrollo del 

texto. Las explícitas que son una serie de marcas de representaciones visibles fuera del diálogo: 

a) de identificación y clasificación de personajes (DE); b) enunciativa (DEE); c) motriz, que 

puede ser proxémica (entradas al espacio escénico o salidas de él, desplazamientos de los 

personajes en el interior del escenario) o kinésica (ordenan comunicación escénica por medio 

de un gesto, las posturas, formas de gesticular, de moverse, etc.) (DEM); d) icónica, que indica 

señalamientos de objetos, personas, vestuario, etc. (DEI).      

Las didascalias implícitas son aquellas que viven dentro del diálogo: a) enunciativa 

(DIE); b) motriz: proxémica y kinésica (DIM); c) icónica: determinan la presencia y la 



43 

 

 

 

configuración escénica de determinados objetos o de personas, es decir, objetos, personas, 

vestuario, maquillaje, etc. (DII). 

Instrumentos de Recolección. Como instrumento de recolección de datos se elaboraron 

tablas (Excel) para codificar de manera específica los elementos que participan en la 

construcción del engaño de cada obra y posteriormente trabajar de manera integral y sintáctica 

los resultados obtenidos.  

Dichas tablas exponen la primera fase de la recolección de datos que se construyó con 

el análisis didascálico a partir de la identificación de la ubicación del engaño en la acción, qué 

actante que lo ejecuta, la forma del engaño que aplica, así como de las técnicas dramáticas en 

las que se apoya el autor para implementar el engaño. A partir de ello se trabajó en el estudio de 

la construcción de cada comedia para encontrar similitudes y diferencias que arrojen 

información sobre el tratamiento del engaño y desengaño que implementa Juan Ruiz en su 

dramaturgia.  

Cuando los engaños identificados en las Tablas no cuentan con recursos de apoyo 

técnico teatral, argumental o tramoyísticos, se encuentran en blanco, lo que indica que el engaño 

se genera en el diálogo. 

A continuación se aprecia una muestra parcial de los cuadros analíticos de la 

construcción del engaño de cada comedia a partir de los cuales se desarrolló el análisis (Ver en 

Anexos B las tablas completas de cada comedia). 

 

 

 

 



44 

 

 

 

Cuadros Analíticos de la Construcción del Engaño 

Tabla 1  

Muestra de Recopilación de Datos para Análisis del Engaño en El Desdichado en Fingir 

ACTO  I 
Verso Personaje  Jerarquía  Tipología Técnico 

teatral 
Recurso 

argumental 
Tramoya 

vv. 13-14 Ardenia Obligado a 

mentir 
Cuya base es el 

secreto 
 

In media res 
 

vv. 256-260 Persio Engañador Fingimiento Aparte Papel/ noche Ventana 

ACTO II 
vv. 1267 Ardenia Engañada-

engañadora 
Malentendido Aparte  

Tapada 
  

vv.1842-1846 Persio Engañador Identidad 

oculta 
   

 
Nota: Elaboración propia a partir de la recolección de datos de la obra El desdichado en 

fingir de Juan Ruiz de Alarcón (2024) y propuesta metodológica de Roso Díaz (1999a). (Ver 

recopilación completa en Anexo B, Tabla B1). 

La Tabla 1 sistematiza el recurso del engaño en El desdichado en fingir, revelando su 

complejidad dramática y funcional. Se identifican dos personajes claves-Ardenia y Persio-cuyas 

estrategias engañosas varían según el contexto escénico y el objetivo de su personaje.  

Se observa que Ardenia desde los primeros versos está involucrada en una situación 

comprometedora (in media res) que guarda un secreto por lo cual se verá obligada a mentir 

(Acto I) y posterior a eso, transita a agente activa en quien recae el engaño, un malentendido 

que Juan Ruiz construye a través del uso del recurso del manto (tapada) en Ardenia para pasar 

desapercibida y malinterpretar lo que escucha y ve. Así lo hace saber al lector/espectador a 

través de la técnica teatral del “aparte” (Acto II)- 



45 

 

 

 

El otro personaje de la Tabla 1 es Persio, se muestra constante en su rol de engañador, 

emplea el fingimiento y refuerza su papel antagónico con elementos argumentales que le 

facilitan activar sus trazas como el papel y la noche, la ubicación de la escena es bajo la ventana 

de la dama. En el segundo acto, se registra la ocultación de identidad, para suplantar a Arseno 

hermano de Ardenia, y es el recurso principal que el personaje mantiene hasta el final de la 

comedia. 

La recopilación de la Tabla 1 permite visualizar cómo el engaño articula la acción 

dramática, define relaciones jerárquicas entre los personajes y se apoyan en recursos escénicos 

para intensificar el conflicto. Es una herramienta clave para el análisis temático y estructural del 

engaño en las comedias. 

Tabla 2  

Muestra de Recopilación de Datos para Análisis del Engaño en La Verdad Sospechosa 

ACTO  I 

Verso Personaje  Jerarquía  Tipología Técnico 

teatral 
Recurso 

argumental 
Tramoya 

vv. 665-748 Don García Engañador Acto jocoso y 

malicioso 

   

vv.1026-

1033 
Jacinta Engañadora-

engañada 
Fingimiento 

   

ACTO II 

vv.1155-

1161 
Don García Engañador-

engañado 
Malentendido 

 
Papel 

 

vv.1259-

1263 
Tristán Obligado a 

mentir 
Cuya base es 

el secreto 

   

ACTO III 

vv. 2443 Lucrecia Engañada-

engañadora 
Malentendido 

 
Papel 

 

Nota: Elaboración propia a partir de la recolección datos de la obra  La verdad 

sospechosa de Juan Ruiz de Alarcón (2024) y propuesta metodológica de Roso Díaz (1999a). 

(Ver recopilación completa en Anexo B, Tabla B2). 



46 

 

 

 

La Tabla 2 ordena el uso del engaño en La verdad sospechosa, para observar su función 

estructural en la dramaturgia de Ruiz de Alarcón.  

La muestra de recopilación de datos señala la transformación jerárquica del engaño en 

el personaje de don García que inicialmente es engañador jocoso y malicioso y deviene 

engañado. Dicho recurso juega con el ritmo cómico de la trama y expone un rasgo de fragilidad 

en el mentiroso al ser también víctima de un engaño. 

Jacinta por su parte, hace uso del fingimiento ante el galán para conseguir sus objetivos 

pero pasa de ser engañadora a engañada.  

Tristán consejero-criado de don García (mentiroso) se verá obligado a mentir para cubrir 

a su amo y no develar su secreto.  

 Lucrecia le pasa a Jacinta un papel, dicha acción genera el malentendido de los nombres 

de las damas ya que le dijeron a don García que la portadora de la carta es Lucrecia. Al presentar 

pocos recursos teatrales en los engaños, como son estos casos que se representan en la Tabla 2, 

sugieren que el enfoque es mayormente verbal. 

Ante las evidencias La tabla 2 permite visualizar la progresión del engaño, la tipología 

y los cambios de jerarquía del engaño que presentan los personajes, lo cual repercute en la 

construcción de los mismos. 

Tabla 3 

Muestra de Recopilación de Datos para Análisis del Engaño en Los empeños de un Engaño. 

ACTO  I 

Verso Personaje  Jerarquía  Tipología Técnico 

teatral 

Recurso 

argumental 

Tramoya 

vv. 159-164 Campana Obligado a 

mentir 

Cuya base es el 

secreto 

Aparte In media res Balcón 

vv. 830-831 Leonor Engañadora

-engañada 

Acto jocoso y  

malicioso 

   



47 

 

 

 

ACTO II 

vv. 1499-1507 

vv. 1613-1627 

Don 

Diego 

Engañador Cuya base es el 

secreto 

 
Reflexión 

Soliloquio/ 

reflexión 

 

ACTO III 

vv. 2134-2137 Teodora Engañadora

-engañada 

Malentendido 
   

 

Nota: Elaboración propia a partir de la recolección datos de la obra  Los empeños de un 

engaño de Juan Ruiz de Alarcón (2024) y propuesta metodológica de Roso Díaz (1999a). (Ver 

recopilación completa en Anexo B, Tabla B3). 

La Tabla 3 evidencia las características que en Los empeños de un engaño articula el 

recurso del engaño en cada uno de los personajes y en la acción dramática.  

En los versos 159 al 164, Campana, consejero-criado de don Diego con el recurso 

argumental del aparte hace saber al lector/espectador lo que su amo quiere ocultar y porqué se 

ve obligado a mentir. La acción sucede en el balcón. Dichos diálogos indican la antepuesta 

situación (in media res) y el no revelar Campana el secreto de don Diego, será pivote para dar 

comienza al enredo. 

Leonor en los versos 830-832, descubre que no es cómplice del engaño a Teodora sino 

que ha sido engañada, y a la primera oportunidad que se le presenta da vuelta de tuerca a la 

situación con un engaño que de primera instancia parece jocoso, que juega con la situación pero 

trae su as bajo la manga para quedarse con don Diego, por lo tanto, su engaño es también 

malicioso. 

En el acto II, don Diego en jerarquía de engañador presenta con el recurso argumentativo 

de soliloquio una breve reflexión donde expone su desdicha por causa de las acciones engañosas 

que realizó y de las cuales no puede salir tan fácil como lo había planeado, por ocultar su amor 

hacia Teodora.   



48 

 

 

 

En el acto III, se registra que Teodora es engañadora  (oculta su amor con don Diego 

ante los demás) y luego se descubre engañada pero son malentendidos, porque interpreta 

erróneamente las acciones de don Diego pues piensa que este da su vida por Leonor sin saber 

que el galán lo que quiere es recuperarla a ella.  

Recopilación de Léxico Relacionado al Engaño-Desengaño en Cada Obra 

 Los diversos vocablos que utiliza el dramaturgo en las comedias para referir expresiones 

y circunstancias del engaño, se vale de sinonimias, equivalencias, definiciones y repeticiones 

que de acuerdo con Roso Díaz (1999a), son “términos pertenecientes al campo semántico del 

engaño, vehículo léxico de enorme utilidad sobre el que se construyen los más diversos enredos” 

(p. 64). Además de ser un medio para comprender a través de él las costumbres sociales de su 

tiempo pues reflejan cómo hablan los personajes, con qué términos  y expresiones construyen 

sus circunstancias. Aunque esta investigación no se enfoca en el análisis propiamente del léxico 

utilizado en cada obra, conviene señalar el interés por identificar la presencia de los términos en 

relación a la importancia del engaño en las comedias y la correlación que tienen con el tema, la 

trama y la tipología de los personajes. 

Léxico en El Desdichado en Fingir. La recopilación del léxico relativo al engaño-

desengaño en esta comedia registra veinte palabras en el primer acto, treinta y seis en el segundo 

acto y se observa en su distribución que cobran mayor presencia las palabras relativas al engaño-

desengaño conforme avanza la trama ya que en el tercer acto son sesenta, lo que da una suma 

total en la comedia de ciento diez y seis palabras. En la siguiente gráfica se ilustran con su 

porcentaje.  

 

 



49 

 

 

 

Gráfica 1  

Léxico Referente al Engaño-Desengaño: El Desdichado en Fingir  

 

Nota: La Gráfica 1 es de mi autoría a partir de los datos recopilados de la comedia El 

desdichado en fingir de Juan Ruiz de Alarcón (2024). (Ver listado completo en Anexo A). 

La Gráfica 1 destaca que las palabras que tienen mayor participación en esta comedia 

relativas al engaño-desengaño son: engaño, fingir y verdad, es un dato que anticipa la estructura 

de la tipografía del engaño que desarrolla en su estructura y que en el análisis de la misma se 

verá desglosado, marca a su vez la diferencia o similitud con las otras comedias que se estudian.  

Léxico en La Verdad Sospechosa. En el registro del léxico del engaño-desengaño del 

primer acto de La verdad sospechosa se encuentran treinta y seis palabras, en el segundo acto 

despunta significativamente el aumento ya que presenta ochenta y un palabras y para el tercer 

acto incrementa a noventa y ocho, por lo que suman doscientos quince palabras relativas al 

engaño-desengaño en toda la comedia. Se muestran en gráfica 2 con su porcentaje.  

 

 

 

engaño

36%

verdad

15%

fingir

26%

vano

secreto

descubrir

daño

burlado
enredo

falsootros



50 

 

 

 

Gráfica 2 

Léxico Referente al Engaño-Desengaño: La Verdad Sospechosa 

 

 

Nota: La Gráfica 2 es de mi autoría a partir de los datos recopilados de la comedia La 

verdad sospechosa de Juan Ruiz de Alarcón (2024). (Ver listado completo en Anexo A). 

La Grafica 2 muestra el aumento de número de vocablos relativos al engaño-desengaño 

que intervienen en La verdad sospechosa a diferencia de la comedia anterior. En esta comedia 

destacan con mayor participación: mentir, verdad y engaño. Y también, similar a la Gráfica 1, 

conforme avanza cada acto aumenta el número de vocablos relativos al engaño-desengaño.  

Léxico en Los Empeños de un Engaño. La distribución del léxico del engaño-

desengaño de Los empeños de un engaño refleja mayor equilibrio, su recopilación indica que en 

el primer acto se registran cuarenta y seis palabras, en el segundo acto cincuenta y siete y en el 

tercer acto cuarenta y siete palabras, en total suman ciento cuarenta y nueve palabras. Se muestra 

Gráfica 3 con porcentajes.  

 

  

verdad

25%

mentir

28%

engañar

19%

daño

5%

embustero

desengaño

invención

creer
persuadir

fingir

8%

falso
sospechoso otros



51 

 

 

 

Gráfica 3 

Léxico Referente al Engaño-Desengaño: Los Empeños de un Engaño 

 

 

Nota: La Gráfica 3 es de mi autoría a partir de los datos recopilados de la comedia Los 

empeños de un engaño Juan Ruiz de Alarcón (2024). (Ver listado completo en Anexo A). 

La Gráfica 3 indica que el léxico del engaño-desengaño de Los empeños de un engaño 

se distribuye de manera más equitativa en cada acto que en las comedias anteriores, dominando 

el porcentaje mayor: engaño, verdad y fingir. 

 En el ejercicio comparativo con el resultado de las tres gráficas presentadas, se observa 

una correspondencia muy definida del léxico utilizado con el tema y con la tipología de engaños 

que preponderan en cada una de las comedias.  

Configuración General de Análisis del Engaño de las Tres Obras 

Las recapitulaciones expuestas anteriormente son una herramienta útil para ejemplificar 

la proyección de las diferencias y similitudes en la configuración general del engaño de cada 

comedia y observar a partir de ello las características propias que las identifican. Por 

verdad

14%

secreto

10%

daño

10%

falso

9%
desengaño

10%

engaño

17%

fingir

13%

ocultar

9%

desmentir
otros



52 

 

 

 

consiguiente se elaboró la  Tabla 4 que a continuación se presenta con las características 

singulares que distinguen a cada comedia. 

Tabla 4 

Configuración General de Análisis del Engaño de las Tres Obras 

 

Nota: Realización de Tabla 4 de mi autoría a partir de los elementos señalados en el 

marco conceptual del engaño, Vilchez (1976) y Catalán (2014). 

 La Tabla 4 muestra que las características singulares de la comedia El desdichado en 

fingir, se representan con la configuración del engaño basado en el disfraz principalmente, ya 

que tanto el protagonista como el antagonista (Arnesto y Persio) recurren a la usurpación de 

Obra Configuración: 

Mentira 

Disfraz 

Intriga 

 

Factores: 

Inteligencia 

Lenguaje 

Libertad de 

acción 

Proceso: 

Oscuro-claro 

Torcido- recto 

Burla la norma 

 

Daño 

 

Teatralidad 

EDF Disfraz 

mentira 

Inteligencia 

Libertad de 

acción 

Torcido-recto 

(Persio) 

Burla de la norma: 

(Ardenia, Persio y 

Arsenio) 

-Persio se 

queda solo 

-Arseno va al 

hospital de 

locos, es 

herido, va  a 

la cárcel. 

-Presencia del 

Príncipe  

-Mudanza del ser 

-Los guardias 

inventan cómo 

eliminan a 

Arnesto 

LVS Mentira 

disfraz 

Lenguaje 

malentendido 

Libertad de 

acción 

 

Burla de la norma 

(don García, don 

Beltrán) 

-Don García 

se queda con 

la que no 

quiere. 

-Relato de fiesta 

del río 

-Matrimonio 

inventado 

-Pelea con don 

Juan 

 

      

 

LEE 

 

Mentira 

Intriga 

Libertad de 

acción 

inteligencia 

-Torcido -recto 

(Leonor) 

-Burla de la norma 

(Leonor, Teodora, 

don Diego, don 

Juan, don Sancho, 

Campana) 

-don Diego 

sufre herida  -

don Diego 

cae del 

balcón 

-Leonor 

revela a 

Teodora que 

le mintió don 

Diego. 

-Presencia del 

Marqués 

-Juego de Leonor 

como esposa de 

don Diego 



53 

 

 

 

identidad del hermano de Ardenia (Arnesto), y es hasta la última escena que mantienen ese 

juego, y consecuencia de ello, recurren a las mentiras los personajes involucrados ya que se ven 

obligados a cubrir  o ser cómplices de la traza que dichos personajes realizan.  

Los factores de la inteligencia y libertad de acción  en el engaño, se muestran en Ardenia 

desde el inicio de la comedia con el fin de evadir el compromiso con el Príncipe y quedarse con 

Arseno. También son relevantes estos factores en el personaje de Persio, quien con su astucia y 

velocidad domina la situación a su favor durante la mayor parte de la obra a través de engaños 

con procesos que van de lo torcido a lo recto y acciones que burlan la norma, estas últimas 

cometidas de igual manera por Ardenia y Arseno. 

El eje del daño se inscribe por las consecuencias que pueden acontecer a los personajes 

durante la trama (como es el caso de Arseno) o al final de la comedia, cuando el personaje 

después de todos sus intentos no logra su objetivo (como Persio). 

La tabla 4 señala la teatralidad en los pasajes donde, como menciona Revueltas (2012), 

“es la acción junto con el texto lo que determina la fusión de todos estos elementos que pasarán 

de lo dicho al acto en el momento de la representación” (p. 140). En el caso de El desdichado 

en fingir, se refleja con la presencia del Príncipe partícipe de los eventos cotidianos, con la 

interpretación de mudanza del ser usurpando al personaje ausente y cuando los guardias del 

Príncipe le relatan con gran gesto como eliminaron a Arnesto.  

La configuración base de La verdad sospechosa contiene los mismos elementos que en 

El desdichado en fingir, sin embargo, la mentira domina la mayor parte de la comedia y el 

disfraz funge como mecanismo de enredo en ciertos momentos de la misma con el recurso de 

las tapadas. En el lenguaje estriba el factor esencial para el engaño como parte del carácter del 

personaje protagónico (don García) y la libertad de acción juegan un papel fundamental para las 

industrias que ingenian las damas. El proceso del engaño se centra en la burla de la norma de 



54 

 

 

 

los personajes de don García, don Beltrán. El daño en esta comedia ha sido factor de análisis 

para los estudiosos del género como Arellano (2018), Franzani García, B. (2020), González-

Barrera (2025) puesto que generalmente en los finales de las comedias se restaura el orden 

cerrando con un final feliz donde los protagonistas se casan o se comprometen en matrimonio 

pero en esta ocasión Juan Ruiz, deja a don García sin la dama que desea consecuencia del 

malentendido de los nombres.  

La teatralidad en La verdad sospechosa se despliega de manera relevante en varias 

escenas a través de la imaginación de don García cuando relata de fiesta del río, su supuesto 

matrimonio y la pelea con don Juan, de la cual dice librarse heroicamente. 

Por último, la configuración del engaño correspondiente a Los empeños de un engaño, 

se centra en la mentira y en la intriga, muestra la cascada de acciones engañosas que un simple 

y aparentemente inocente engaño puede causar, los factores de libertad de acción y la 

inteligencia de las damas son cruciales para el avance de la trama y pivotes importantes para el 

enredo de la misma. El rasgo singular se caracteriza por el manejo del engaño torcido que 

presenta el personaje de Leonor al verse engañada acciona y los demás personajes incurren en 

la burla de la norma para conseguir sus objetivos (Leonor, Teodora, don Diego, don Juan, don 

Sancho, Campana). El daño que impulsa el engaño se manifiesta en varios acontecimientos 

contra don Diego cuando sufre herida en combate con don Sancho, cuando se arroja por el 

balcón y ver perdido el amor de Teodora. La teatralidad en esta comedia es juego del enredo 

mismo, al verse involucrados los personajes de Teodora y don Diego a seguir una farsa que 

propone Leonor para cubrir sus engaños y con la presencia del Marqués. 

 

 



55 

 

 

 

Conclusiones Parciales 

Ante las evidencias expuestas, la recopilación de datos facilitó apreciar con mayor 

precisión los aspectos que parecían similares y para diferenciar qué características corresponden 

a los engaños y desengaños de cada comedia de acuerdo a la construcción en la que se 

implementan ya que cobra relevancia cada detalle. Por ejemplo, impacta de manera diferente un 

fingimiento de un personaje engañador que de un personaje engañado o cuando un personaje se 

ve obligado a mentir a partir de que guarda un secreto que no necesariamente es de él pero que 

no puede revelarlo. Por lo tanto, se desprende la observación de que la configuración del engaño-

desengaño en la estructura de cada comedia difiere una de otra ya que ésta correlaciona las 

acciones engañosas de los personajes directamente con la trama y el tema de las mismas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



56 

 

 

 

Capítulo 1.   Engaño, Desengaño y Laberinto 

 

 

1.1 El Engaño 

Un acercamiento y revisión del concepto del engaño previas al período del Siglo de Oro 

puede arrojar elementos que nutran esta investigación para interpretarlos y correlacionarlos con 

la función que ejerce en las comedias de Juan Ruiz de Alarcón. 

¿Qué impulsa a actuar engañosamente? Con referencia al tema Platón (1985) presenta 

el diálogo entre Hipias y Sócrates donde debaten una serie de razonamientos para saber de inicio 

a quién representa Homero, a Odiseo o Aquiles, uno mentiroso y otro astuto; se resaltan los 

siguientes fragmentos del mismo: 

Sócrates. - ¿Los astutos son engañadores por simplicidad e insensatez, o bien por malicia 

e inteligencia?  

Hipias. -Por malicia especialmente y por inteligencia.  

Sócrates. - Luego son inteligentes, según parece.  

Hipias. -Sí, por Zeus, y mucho.  

Sócrates. - Siendo inteligentes, no saben lo que hacen, o sí lo saben?  

Hipias. - Lo saben muy bien; por eso obran mal. 

Sócrates. –En efecto, Hipías, a mí me parece todo lo contrario de lo que tú dices; los que 

causan daño a los hombres, los que hacen injusticia, los que mienten, los que engañan, 

los que cometen faltas, y lo hacen intencionadamente y no contra su voluntad, son 

mejores que los que lo hacen involuntariamente. Algunas veces, sin embargo, me parece 

lo contrario y vacilo sobre estas cosas, evidentemente porque no sé. (p. 389) 



57 

 

 

 

El diálogo es llevado al extremo y expone a ambos héroes como excelentes individuos 

que aun pareciendo contrarios pudieran llegar a ser uno mismo, no se resuelven las inquietudes, 

se plantean de manera irónica que resulta ser mejor quien causa daño voluntariamente, 

mostrando la aporía del tema aparentemente sencillo. 

En el libro séptimo de La República de Platón (2000) con la “alegoría de la caverna” 

expone cómo los seres humanos pueden vivir engañados por las apariencias, “figúrate unos 

hombres que se encuentran ahí ya desde la niñez, atados por los pies y el cuello, de tal modo 

que hayan de permanecer en la misma posición y mirando tan sólo hacia adelante, 

imposibilitados como están por las cadenas de volver la vista hacia atrás” (p. 273), obligados a 

tener la cabeza inmóvil, esos hombres sólo han visto unas sombras proyectadas por el fuego de 

la caverna enfrente de ellos como la única realidad posible. Con ello proporciona una base 

filosófica del contraste entre el mundo inteligible y el mundo visible, donde los individuos 

aceptan como real aquello que sólo es apariencia, resultado del poder del engaño, de la 

ignorancia. En este sentido, Juan Ruiz de Alarcón gusta de cautivar a su lector/público con el 

desafío que implica la teatralidad misma, como eco platónico que juega entre la ilusión y 

realidad al utilizar la simulación como recurso del enredo y de la trama para desengañar 

verdades. Sin embargo, cabe acotar el enfoque que esta investigación sigue con respecto al 

engaño, que si bien es parte de la estrategia dramatúrgica del autor, se enfoca a la estructura del 

mismo con conocimiento de causa, donde los individuos lo perciben dentro del ámbito de la 

manipulación y del poder, de la manera en que actúa tras adquirirlo. 

Desde Teofrasto (aprox. 324 a. C – 28 a. C), discípulo de Aristóteles, se encuentran a 

manera de retrato una serie de reflexiones filosóficas sobre las malas costumbres y los vicios 

más característicos del hombre, en su obra intitulada Caracteres (Teofrasto, 2019), que 

trasciende con gran resonancia en el siglo XVII y XVIII, ya que editores y críticos estudiosos 



58 

 

 

 

de los clásicos visualizaron la aportación del texto para reforzar el carácter moralizante en sus 

lectores, entre ellos, Isacc Casaubon (1559-1614) y Mr. Duclós (1704-1772) de este último es 

la edición que se revisa. Para Teofrasto, “La falsedad, en general, parece una simulación de 

acciones y palabras que va de mal en peor”(p. 3), es más común de lo que se cree, advierte el 

autor, y hay que saber cuidarse de los caracteres falsos. La distancia temporal de la lectura de 

origen no se percibe en tanto que el contenido aún cobra vigencia en la actualidad, describe de 

manera puntual el perfil del comportamiento de personas con tendencias a ocultar la verdad, no 

decir lo que saben o crear argumentos falsos que puedan pasar como verdaderos. Para dicha 

comprobación, enriquece dejar un fragmento del autor y observar el título con el que publica el 

editor mencionado en el siglo XVIII, ya con una connotación moral en su obra Caracteres 

morales de Teofrasto. Reflexiones filosóficas sobre las costumbres de nuestro siglo (Teofrasto, 

2019) señala: 

El falso procede de este modo: se acerca a sus enemigos para hablar con ellos como si 

no los detestara. A los mismos que critica a sus espaldas, los elogia en su presencia, y si 

pierden un juicio, se compadece de ellos. Aparenta amistad con los que hablan mal de 

él. Responde con autodominio tanto a los que le han insultado, como a los que él mismo 

ha injuriado y están indignados y quejosos. Ordena a los que vienen a hablarle con 

urgencia, que vuelvan en otra ocasión. No declara nada de lo que pasa por su mente, sino 

que se limita a decir que lo pensará. Finge que acaba de llegar, o que llegó muy tarde, o 

que está cansado o indispuesto. (p. 3)  

El engaño no es propio del hombre, se encuentran en el reino vegetal y en el reino animal 

procesos que involucran el engaño como parte de su adaptabilidad, a manera de camuflaje para 

prosperar en su ambiente o incluso sobrevivir. 



59 

 

 

 

Enfocado en esta misma línea de pensamiento, Michel de Montaigne (1533-1592),  

filósofo y humanista francés reflexiona en su ensayo De los mentirosos: “Es a la verdad la 

mentira un vicio maldito. No somos hombres ni estamos ligados los unos a los otros más que 

por la palabra” (de Montaigne, 2003, párr. 6).  Eso no significa que se mienta siempre, ya que 

como se menciona anteriormente, se cuenta con la libertad de elegir entre la verdad y la mentira; 

con el libre albedrío que se retroalimenta de las bases morales, éticas y culturales de una persona. 

En tal sentido, el espectro amplio del engaño lo aleja de la sencillez, su complicación 

estriba en que no es necesariamente opuesto a la verdad, juega con la verdad, se basa en la 

verdad y se configura a través de diversos elementos como la mentira, la falsedad, el 

fingimiento, la intriga y el disimulo encargados de ir tejiendo caminos seductores que avanzan 

sin tregua para que una vez que alguien se interne en ese viaje, no tenga vuelta atrás. 

A manera de resumen, de las evidencias hasta aquí expuestas, entendemos que el engaño 

está implícito en el ser humano, aunque nadie quiera ser víctima de él. Se compone de tres 

factores, de acuerdo con Catalán (2014), que son las habilidades propias del hombre de 

inteligencia, lenguaje y libertad de acción que se conjuntan de manera exponencial para aquellos 

que encuentren disfrute o necesidad de ocultar verdades, enmarcado el nivel de impacto o 

gravedad de acuerdo a su contexto social, ético y moral. Al respecto, cabe observar que la 

proyección de Los Caracteres de Teofrasto logró traspasar no solo hasta el siglo XVI,  ya que 

hablan del conocimiento de la tipología y de los procedimientos comunes en el individuo 

tendencioso a generar acciones falsas y que no ha cambiado hasta nuestros días. 

1.1.1 El Engaño en el Teatro 

La conceptualización que se tiene del engaño en un entorno de la cotidianidad, de la 

realidad, aplica de manera diferente en una representación teatral. Esta es de inicio una mímesis 



60 

 

 

 

de una situación (basada en la realidad o en la ficción) y en común acuerdo, los participantes, 

(actores y espectadores) están en la búsqueda de una veracidad convencional de la escena que 

se representa, expuesta por la dualidad del sentido real de las acciones; por una parte, los actores 

fingen ser y representar otra realidad, y por otra parte, los espectadores aprecian la veracidad de 

las escenas de una ficción que está sucediendo en esos momentos a sabiendas de que los 

intérpretes fingen ser otros, dicho encuentro de actor-espectador genera en sí la teatralidad. La 

cual constituye, como menciona Vilchez (1976), “otra realidad frente a la realidad cotidiana ” 

(p. 88). 

Es Aristófanes (446 a. C – 385 a. C), la fuente principal de la Grecia clásica (de la antigua 

comedia); quien estructura al héroe cómico de manera similar al héroe trágico, pero especifica 

Vilchez (1976),” les ha otorgado un carácter positivo a los rasgos de ambigüedad y engaño del 

héroe, hasta el punto de ser en ellos en los que hace radicar la esencia del heroísmo cómico, 

constituyendo su areté y dimensión heroica” (p. 264). 

Se entiende entonces que la lucha por vencer su obstáculo será pretexto para que haya 

un elemento mínimo para el engaño aún y cuando se resista a usarlo, pues su sabiduría engañosa 

siempre saldrá a flote con el fin de no sólo cumplir con su objetivo sino también recuperar el 

orden, ya que “el héroe de Aristófanes con su sabiduría-engaño lucha contra un obstáculo cuya 

eliminación devuelve la felicidad perdida” (Vilchez, 1976, p. 266).  

En la comedia del Siglo de Oro ya no solo se presenta esta estructura de sabiduría 

engañosa en el héroe cómico, sino que puede ser a través de una heroína o de los acompañantes 

fieles de los galanes o damas, denominados personajes graciosos.  

Ante las evidencias anteriores, se infiere que el mecanismo del engaño en el teatro, 

directamente en la comedia, enfatiza la admiración de la sabiduría, la inteligencia necesaria para 

hacer uso del engaño e incide directamente con las situaciones o reacciones de los personajes 



61 

 

 

 

creando la tensión dramática con el fin de mostrar ante el espectador el error que comete uno o 

más personajes hacia otros, para provocar, en el caso de la comedia, la risa y/o el proceso de 

anagnórisis del personaje que provocó el engaño y será el desengaño mismo que da avance al 

desenlace de la trama donde sale a la luz la verdad para restablecer el orden de las cosas. 

Desde otra perspectiva, Kantor (2007), plantea la diatriba del daño y el engaño, 

entendiendo la primera como la creación literaria de doble vertiente que una acción juega en 

tanto es acusación como persuasión. De acuerdo con su lectura, los términos mencionados, 

cobran otra dimensión que así mismo pueden presentarse con distintos niveles de profundidad. 

Si bien es cierto, que el tipo de análisis y metodología de la autora conlleva una complejidad 

mayor y diferente, se seguirán en la investigación los aspectos de dicha teoría referentes a la red 

de relaciones de los términos daño y engaño para estudiarlos en las comedias y encontrar una 

semántica diferente a la sintaxis usual.   

Por otra parte, el héroe cómico a partir de sus necesidades y especial forma de ver el 

mundo, forja la ruta que le conviene para lograr su objetivo, justifica dentro de su lógica los 

parámetros que estipula para posteriormente legitimarlos en la medida en que restituye el orden 

de todo el caos que se ha creado de manera directa o indirecta. En relación a este proceso, 

Whicker (1996) indica que: 

Alarcón recognises that whilst the Surface of a (dramatic) fiction may be false and 

illusory, its true meaning and substance may be understood by those who are disposed 

to interpret it in a figurative sense, and that this constitutes a further defense against the 

tendency of the stage to bestow a spurious legitimacy on the energetic and egocentric 

behaviour of its protagonists, however inmoral4. (p. 57)  

 
4 [Alarcón reconoce que si bien la superficie de la ficción (dramática) puede ser falsa e ilusoria, su 

verdadero significado y sustancia pueden ser comprendidos por quienes están dispuestos a interpretarla en sentido 



62 

 

 

 

Es decir, que se atiende este proceso como lo que entendemos ahora de “justicia poética” 

que apoya al autor para asegurar que a través de esa ejemplificación de error, se explique el final 

feliz de la comedia, sin desechar el aspecto moral que señala.  

Por lo tanto, en la ficción se admite lo que en la realidad no se permite. Una vez 

establecido este planteamiento surge la pregunta, ¿qué trascendencia obtiene dramáticamente 

esa “justicia poética”? Vilchez (1976) explica al respecto que “el engaño es un medio para burlar 

los condicionamientos de una estructura determinada”(p. 270). Por lo tanto, se justifican las 

acciones de sabiduría engañosa sin importar romper alguna norma, ya que se manifiestan en un 

plano espejo a la realidad pero no real. De acuerdo a Vilchez (1976): 

Lo único que diferencia al héroe es el hecho de que el medio empleado lleva al triunfo 

de un objetivo salvador y fantástico, donde no rigen las normas habituales de conducta, 

porque no es ni moral ni inmoral, no se plantea el enfrentamiento con ellas una vez que 

se las ha trascendido. (p. 275) 

En este aspecto, se observa la diferencia del héroe griego con el héroe de la comedia 

española, en tanto que el primero no se rige por la moral ya que su objetivo está en el triunfo 

final, por su parte Vilchez (1976) especifica en la cita anterior que dichas normas, no son moral 

ni inmorales pues su héroe tiene un vínculo mítico y respecto a la comedia española, Jules hace 

énfasis, precisamente, en lo inmoral de las acciones del héroe.  A partir de esto, se demuestra 

que el héroe logra al final de la representación condensar dos aspectos: el primero, dejar en claro 

al espectador cuál ha sido el error o el vicio que lo ha llevado a crear tal conflicto, aún y cuando 

en la ficción todo se resuelva positivamente y a sabiendas de que posiblemente no sucede así en 

 
figurado, y que esto constituye una defensa adicional contra la tendencia del escenario a otorgar una legitimidad 

espuria al comportamiento enérgico y egocéntrico de su protagonista, por inmoral que sea. (p. 57)] (Traducción 

propia). 



63 

 

 

 

la realidad, se obtiene una reflexión y un aprendizaje de las consecuencias de los actos que se 

realizan; y el segundo aspecto acontece en el momento en que el personaje engañador se 

cuestiona a sí mismo lo que ha sucedido, proceso al que teatralmente se le conoce como 

anagnórisis. Por lo tanto, afirma la autora, “a través del engaño se llega también al 

reconocimiento de la verdad; a saber que el que se creía poderoso no lo era, porque puede ser 

burlado por el débil o por el que lo parecía, como ocurre” (Vilchez, 1976, p. 218). De este modo, 

se vincula el concepto de anagnórisis tanto del personaje como del espectador para desglosar 

en este trabajo la visión sígnica del desengaño en idealización de la sociedad española a través 

del teatro. 

Sin embargo, el discurso ideológico dentro de las convencionalidades teatrales ha sido 

polémico para muchos teóricos del género. En este sentido, Arellano (1995) encuentra que por 

una parte hay quienes apoyan rotundamente la carga ideológica en la lectura teatral a partir de 

observar lo que se niega o exagera en la escena; mientras que para otros autores no 

necesariamente tiene que existir un encubrimiento de tensiones sociales a través de dichos 

convencionalismos escénicos; expone de forma clara algunos ejemplos de las diversas posturas 

ante este tema, que buscan sustentar a la Comedia Nueva de manera forzada, un tanto artificiosa 

y menciona: 

Quizá la postura más significativa en este sentido sea la de J. A. Maravall, que ha visto 

en la comedia un instrumento de propaganda y apoyo del orden monárquico señorial; en 

una especie de campaña sistemática impulsada por el poder. Sin que quepa negar el 

convencimiento monárquico y aristocrático —hablando generalmente— de la comedia, 

esta interpretación monolítica participa del mismo defecto que tienen otras semejantes, 

como la de A.  G.  Reichenberger, que, situándose en un plano más «literario», insiste, 

sin embargo; con la misma exclusivización, en el sentido de la comedia como expresión 



64 

 

 

 

de un carácter nacional español asentado sobre los pilares básicos de la honra y la fe 

(interpretación que ya podía verse en Vossler, Pfandl o Menéndez Pelayo. (p.117) 

Ante las evidencias anteriores, se despliega la relevancia de acercarse a los estudios del 

teatro del Siglo de Oro, con el fin de comprobar que no necesariamente las comedias se 

involucraban en su totalidad a dichas campañas sistemáticas en el sentido en que Maravall lo 

considera, como refiere la cita anterior. Sino acercarse a los autores del barroco desde otro punto 

de vista como Alcántara Mejía (2012) que propone entender de antemano que en la práctica 

teatral son “las acciones las que dan estructura al tema dramático, independientemente del tema 

ideológico que el autor haya querido imprimir conscientemente en su obra” (p. 90). Y esas 

acciones explica el autor, son las “ decisiones que a su vez definen en la trama el verdadero 

carácter del personaje” (p. 91). A partir de ello, se considera que el análisis de la estructura 

propia del engaño en una comedia, puede dar pauta para encontrar la ideología que la obra 

proyecta en tema del engaño-desengaño barroco que interesa a esta investigación. 

Hasta este punto, vinculado a las evidencias anteriores, el engaño- desengaño se deslinda 

de la ética propiamente, aunque, hay que tomar en cuenta que, las acciones del héroe cómico 

responden a los códigos de la conducta noble que van de la mano de sus conceptos de justicia y 

verdad dentro de la teatralidad (Arellano,1999, p. 53). Es decir, los aspectos que sobresalen en 

la mayoría de los casos, es precisamente que el engaño tiene su razón de ser en situaciones donde 

pretende defender el honor, pero, al final de cuentas no ocurre una enmienda grave dentro de la 

representación teatral, como lo era socialmente en el parámetro de valores del Siglo de Oro. Y 

por otra parte, es significativo que en dichas comedias el juego teatral permitiera mostrar 

aspectos del honor y de la justicia con tal tono cómico, puesto que: “Aunque Dios era 

superficialmente la autoridad más alta, había otro sistema de creencias, el de la honra, 

considerado más sagrado por los ciudadanos de entonces”(Georescu, 2010, p. 22).  



65 

 

 

 

La seriedad del tema representa para el género cómico una oportunidad de presentarlo 

con humor. Arellano (1999), comenta al respecto que si bien el tema del honor es recurrente en 

las comedias de capa y espada, no por eso es motivo único de este tipo de obras, como se ha 

insistido en creer, pues concuerda con observaciones de otros estudiosos como Chauchadis 

(1982) y Serralta (1998a) que demuestran la connotaciones anacrónicas que el código presenta 

en las comedias de capa y espada, además de no ser el único elemento que participa en este tipo 

de comedia. El honor, entonces, no se configura como elemento exclusivo del género de capa y 

espada, “su tratamiento obedece a objetivos técnicos del enredo y a  una visión 

predominantemente cómica-y en ocasiones paródica-, sin implicaciones morales ni dimensiones 

éticas” (Arellano, 2015, p. 34). Antes bien, “El objetivo final de la comedia de capa y espada 

me parece ser la construcción de un juego de enredo, muestra del ingenio del dramaturgo, capaz 

de entretener-suspender-eutrapélicamente al auditorio”(Arellano, 1999, p. 66). Para el autor, en 

todo caso, es más conveniente mencionar los rasgos convencionales que conforman el género 

de la comedia de capa y espada, los cuales seguiremos en el análisis de la investigación:  

La concentración temporal y espacial con tendencia a las unidades de tiempo y lugar, 

provocadoras de inverosimilitud entretenida y sorprendente, la ruptura del decoro, 

generalización de agentes cómicos, con tratamiento humorístico del honor, marcas de 

inserción en la coetaneidad y cercanía (geográfica, cronología, onomástica), primordial 

objetivo del enredo y dinamismo suspensivo. (p.67) 

De la lectura anterior se vincula una problemática: el honor y la honra que muchos 

autores tratan como sinónimos. Chauchadis (1982), examina en su estudio los diferentes intentos 

de explicación aplicados a la lengua de la literatura del Siglo de Oro, observa un área de 

oportunidad para el estudio lexicológico con conocimiento de la materia y un examen minucioso 

de los textos que integre el género literario, el nivel de la lengua, la versificación entre otros 



66 

 

 

 

aspectos y sobre todo, recomienda “tomar en cuenta también el autor, la fecha de composición, 

las influencias regionales, sin descartar totalmente la posibilidad de encontrar en alguna obra 

una diferencia de significado”(p. 87). Se registra entonces como tarea primordial, revisar en los 

textos de la investigación el uso, contexto y significado con el que se encuentran los vocablos 

mencionados y no reducir el esquema de la comedia de capa y espada a una representación de 

lucha por la honra. 

1.2 El Desengaño 

Hambre, miseria, dolor, desorden, locura, realismo, refugio, guerra, esperanza, 

confusión, mundo al revés, creación, inestabilidad, mutabilidad y sobre todo un estado de ánimo 

de melancolía: estos son los aspectos que resuenan al estudiar el Barroco, un espacio temporal 

donde la humanidad tornó su visión del mundo de manera drástica a otra tan diferente de lo que 

por muchos años concebía, pues, definitivamente, dejó de ser lo que se creía que se era en todos 

los aspecto: económicos, políticos, religiosos, geográficos, científicos. De acuerdo con 

Rodríguez de la Flor (2009), lo anterior refiere a:  

Una época que, como la barroca, se quiso hacer inteligible a sí misma prioritariamente a 

través del vehículo de las imágenes y de la reflexión sobre aquello que las genera y les 

da una existencia y un estatuto ontológico ambiguo. (p. 6)  

Baltasar Gracián (1601-1658), en su obra filosófica y literaria El Criticón (2002), 

expone el engaño y desengaño como una de las prácticas humanas a las que hay que atender con 

mayor cuidado: 

Varias y grandes son las monstruosidades que se van descubriendo de nuevo cada día en 

la arriesgada peregrinación de la vida humana. Entre todas, la más portentosa es estar el 



67 

 

 

 

Engaño a la entrada del mundo y el Desengaño a la salida; inconveniente tan perjudicial 

que basta echar a perder todo el vivir. (p. 651) 

En este sentido, los pensadores del siglo XVII expresan su discurso amargo sobre el 

mundo, sobre la vida. La filosofía del desengaño, observa Quirós Casado (1988), “es una de las 

muchas maneras en que el pathos ibérico ha logrado desplegarse”(p. 3). La lucha de ideales 

contrastantes en busca de la verdad, de la vida y la muerte donde  “La sensación de fracaso 

ocupó el puesto de la heroica esperanza del siglo anterior, el desengaño, la melancolía, fueron 

el resultado de esta inversión” (p. 3). 

La temática del desengaño barroco, se refleja en la literatura por la influencia estoica a 

través de la figura de Séneca, la postura crítica y decadente sobre las visiones ingenuas de las 

cosas y la continua búsqueda de la verdad. Característica barroca que vincula el engaño con el 

conocimiento como medio para anteponer el desengaño de la veracidad de los sentidos que 

cuestiona la capacidad de razonar, “pero este dudar no nos lleva hacia un escepticismo absoluto 

sino que supone una cura del conocimiento para buscar en él fuentes del engaño y, una vez 

descubiertas, superarlas”(p. 5).  

Carilla (1966) en su estudio Introducción al barroco literario hispánico, toma en cuenta 

dentro del ámbito literario del arte barroco, siete caracteres esenciales: “el arte de la contención, 

de la oposición y antítesis, de lo embellecido, de tendencias de la fusión de diferentes artes,  arte 

de lo feo y lo monstruoso, del desengaño y arte de ideales religiosos” (p.16). 

De eso se desprende que la ideología del desengaño, considera implícito un carácter 

crítico y un sentimiento de la sociedad barroca española que interesa revisar en esta 

investigación para observar si en la dramaturgia de Juan Ruiz de Alarcón juegan tales elementos 

(aunque lúdicos y teatrales), en búsqueda de la verdad.  



68 

 

 

 

1.2.1 El Desengaño en el Teatro 

En la estructura dramática el desengaño participa como un elemento para el desenlace 

de la trama de una comedia, que inicia, generalmente, posterior  al clímax donde se ha llevado 

al extremo el enredo y es cuando uno o varios de los personajes se ven obligados a ir develando 

el origen del engaño, equívocos o mentira (s) que han causado el enredo; a partir de ese 

momento, la trama se enfoca a restituir el orden en la cosmovisión de la comedia. El desengaño 

para algunos personajes abrirá la posibilidad de resolver a su favor o contrariamente, lo expone 

ante los demás y al final recibe su castigo o condena. Sin embargo, en el trayecto del desarrollo 

o conflicto climático de una comedia, algunos personajes también pueden intervenir develando 

engaños que han sucedido y no necesariamente aclaran la situación sino que de acuerdo a la 

perspectiva de la situación del personaje que recibe la información, se invierte el efecto, pues la 

verdad que se revela no es creíble y se toma como otro engaño, lo cual, complica el enredo. Es 

decir, es un recurso que en la trama se utiliza para crear tensión o como elemento restaurador 

del orden. 

¿Ese sentimiento de desengaño que caracteriza el arte barroco, cómo se puede identificar 

entonces en el teatro? En el orden simbólico de la teatralidad, el autor a través de sus personajes 

puede llevar hasta sus últimas consecuencias una situación que en la realidad no es probable y 

quizá ese contraste de ficción-realidad que puede provocar una catarsis que lo libera al mismo 

tiempo que, como menciona Presa Diaz ( 2006): 

Ilustra el destierro de la ilusión tras el paso de los años, es la que protagonizó el nudo 

barroco de la literatura en el ámbito hispano a través de una ruptura de la realidad que 

simbolizan sueños, llamas o burbujas y que acabará deshumanizando al mismo arte. (p. 

73) 



69 

 

 

 

Es decir, en la cosmovisión teatral que plasma el autor, “el mundo se presenta desde una 

perspectiva engañosa, bajo la forma de la ilusión, siendo necesario someter a crítica esa primera 

visión para desengañarse y llegar a la verdad de la existencia”. (Vives-Ferrándiz, 2012, p. 37) 

Sin olvidar que hay que tomar en cuenta las conexiones religiosas del arte Barroco, bajo los 

ideales de la Contrarreforma, al respecto  explica Carilla (1966): 

El relieve que hemos asignado al desengaño como uno de los grandes temas barrocos 

debemos entenderlo (y es el momento de hacer la aclaración) dentro de límites 

esencialmente “humanos” o terrenos, ya que – como veremos- el espíritu barroco se 

caracterizó, no menos, por poner el arte al servicio de la religión. (p. 34)   

Desde esta perspectiva, el engaño vinculado al desengaño perfila a revelar en el ejercicio 

de reflexión la figura que representa el laberinto de significaciones del engaño-desengaño en las 

comedias seleccionadas.  

1.3 El Laberinto Barroco  

La forma de percibir y de reconstruir la realidad del barroco es la que sigue ocupando a 

los investigadores y estudiosos de esa época. En la presente investigación se revisa para conocer 

los procesos que evocan y refieren a los elementos del engaño y del desengaño a través de la 

figura del laberinto. Se parte de Maravall (1975), como referente obligado para el estudio del 

barroco, quien se enfoca en la cosmovisión del siglo XVII; ya que describe de manera 

importante cómo prevalecía la “cultura de una sociedad en vía de cambios, en la que las 

alteraciones sufridas en su posición y en su función por unos y otros grupos crean un sentimiento 

de inestabilidad” (p. 315). Visión del hombre barroco que se verá proyectada en todo su 

quehacer y por supuesto, a través de su arte. Una época que se distingue a las anteriores por la 

fuerza semántica que hasta nuestros días repercute. “Esa visión del mundo, que insistimos en 



70 

 

 

 

considerar ligada a la conciencia de crisis, produciría todavía otra imagen-o por lo menos la 

difusión y agravación de la misma- utilizada por los escritores del Barroco: el mundo como 

confuso laberinto” (Maravall, 1975, p. 317). 

La idea del Laberinto le da sentido al estudio de esta investigación enfocada al engaño, 

al conectar con la metáfora del camino sinuoso, misterioso, desconocido, en busca de un centro 

o de una salida y de esta manera visualizar la estructura del engaño-desengaño en todo su 

recorrido, sus bifurcaciones y peligros hasta que llega a su fin o a su salida. 

Desde la perspectiva de un espacio humano posible, su lugar y su adaptación al entorno, 

nuestra cultura occidental tiene presente en todos los tiempos el laberinto tanto como mito como 

figura disociada de lo sagrado y de lo religioso, de diversas formas y en otros campos. Se revisa 

entonces, el simbolismo del laberinto que pueda tener para enriquecer la perspectiva semiótica 

del engaño y el desengaño en las obras de Juan Ruiz de Alarcón. 

1.3.1 Laberinto del Mito al Barroco 

En un breve recorrido de la percepción del laberinto por las diferentes épocas se observan 

los aspectos similares, de cambio y de interpretación que cada etapa fue adquiriendo, en esta 

investigación se revisan dichos conceptos para definir los que corresponden al objeto de estudio. 

La connotación simbólica del laberinto ha sido una de las metáforas más utilizadas para 

nombrar la complejidad, el engaño, lo misterioso y la referencia inmediata se hace presente 

mayoritariamente es la del mito del Minotauro y el laberinto de Creta. 

Tenorio (2005), en su estudio describe el laberinto clásico como una senda, sin 

bifurcaciones que conforma en sí, un embrollo o espiral de siete vueltas. “Se accede a ella por 

una única entrada y, al final de su recorrido, se desemboca en el centro. Una vez alcanzado, se 

ha de deshacer el camino para hallar la salida en la misma entrada” (p.1615).  



71 

 

 

 

Entendiéndose que la habilidad para lograr salir de un laberinto es en la medida en que 

se pueda regresar por donde mismo, sin perderse. La autora expresa la visión de desplegar el 

laberinto como si fuese un hilo continuo, lo que hace referencia al mismo tiempo al hilo que 

Ariadna le da a Teseo para que logre salir. Un hilo que para fines dramáticos representa la 

verdad, dar seguimiento a un tema y descartar los aspectos que no corresponden a la lógica de 

las situaciones y encontrar restituir el orden.  

En el mismo sentido Crolla (2013) describe “como en todo periplo heroico, la incursión 

en lo desconocido debe concluir con un regreso y un relato: el de la Verdad aprendida, por medio 

de la cual se concreta la finalidad didascálica de la gesta” (p. 140). De las evidencias anteriores 

se destaca para esta investigación, analizar cómo se construye la alegoría del laberinto del 

engaño en las comedias de Juan Ruiz a través del hilo de esa Verdad del personaje (héroe) desde 

que se interna al laberinto, en su trayecto, en la búsqueda de la salida y en su enfrentamiento al 

desengaño de la trama. 

Este tipo de laberinto univiario continúa presente tanto en la Edad Media como en el 

Renacimiento. Dicho símbolo figura tanto en pinturas, jardines, murales, suelos de catedrales y 

manuscritos, la diferencia entre una etapa y otra, de acuerdo con Tenorio (2005), estriba en la 

intención que implicaba al recorrer el viaje; mientras que en el medioevo era “como una suerte 

de peregrinación que atraviesa los peligros de la existencia –el mundo y la carne– y conduce a 

la salvación espiritual, a la iluminación” (p. 1614). Para el hombre del Renacimiento el laberinto 

alude “las vicisitudes del camino, tales como el cansancio, el dolor, el temor, la pérdida, la duda; 

también, por otro lado, a las virtudes que debía poseer el que se adentrase, como el valor, la 

decisión” (p. 1615). Es decir, que los laberintos del Renacimiento integraban escenas que 

reflejaban el extravío y desconcierto en su búsqueda de la felicidad, en un punto sin salida donde, 



72 

 

 

 

cabe distinguir, según Tenorio (2005), que “se ha perdido el carácter sagrado y crece el gusto 

por el orden, por el equilibrio de la forma y la simplicidad de la estructura” (p. 1618). 

En los siglos XVI y XVII el motivo laberíntico aparece en los jardines, en la pintura, en 

la prosa y en la poesía barroca de los cuales destacan varios autores ejemplos de esa época como 

lo fueron Luis de Góngora, Baltasar Gracián y DiegoVelázquez, este último con sus pinturas 

que invitan a descubrir los detalles, los símbolos que guían la mirada del espectador en un 

trayecto que resulta laberíntico a través de toda su obra, ya sea por una figura enigmática que 

encubre algo, un reflejo que confunde la figura o que simula estar en una posición ambigua que 

puede indicar salir o entrar al lugar; reflejando así, la figura del laberinto como uno de los 

fundamentos del sentir Barroco. Sin olvidar a Cervantes, otro autor representativo del barroco 

que a través de su obra también muestra la estructura laberíntica “en la disposición del 

entramado de las historias, en la perspectiva diferencial de los episodios y en su propia 

discontinuidad” (Rull Suárez, 2017, p. 822). 

Para acercarnos al entendimiento del laberinto barroco español, menciona Schwartz 

(2013), hay que contemplar las teorías neo estoicas que dialogan con las metáforas teológicas 

de ese tiempo. Es en este punto donde convergen las analogías del laberinto y del engaño para 

conformar la cosmovisión barroca que se envuelve en un espacio de apariencia engañosa que 

atrapa al hombre y su escape, de tal forma que, explica la autora, “solo se veía posible cuando 

el hombre aprendiera a superar la confusión de los sentidos recurriendo al entendimiento” (p. 

833). De ese modo, a partir de las afirmaciones anteriores, la investigación identifica los 

elementos estoicos que participan en el drama (gula, alegría, miedo y dolor) para la construcción 

laberíntica del engaño y la reflexión que del desengaño se atiende al señalar el error del hombre. 

En el siglo XVII, el laberinto es un argumento que sigue vigente en varias piezas teatrales 

ya que juega en el imaginario colectivo, estimulado quizá por lecturas en Latín que los 



73 

 

 

 

estudiosos de la época retomaron desde el Renacimiento. Al respecto Munguía (2019) recopila 

el siguiente dato relevante: 

Aunque sin duda el autor más usado por áureos y novohispanos es Ovidio, la fuente más 

directa no fueron los clásicos, sino los comentarios a estos, como es el caso de Jorge 

Bustamante con Las transformaciones de Ovidio en lengua española de 1595, quien 

sintetiza los textos del romano, pero con serias modificaciones. Es obvio, tomando los 

cambios por el argumento, que Lope se basa en este autor para su comedia. Bustamante 

plantea una participación activa de Fedra y por primera vez se refiere a un triángulo 

amoroso entre ella, Ariadna y Teseo. (p. 505) 

En el teatro del Siglo de Oro, se proyecta dicha influencia en los dramaturgos de manera 

destacada, tal es así, menciona Tenorio (2005) que en el Arte nuevo de hacer Comedias, Lope 

de Vega establece una relación entre su teatro y el “Minotauro de Pasife” haciendo una analogía 

entre el monstruo de Creta, mezcla de hombre y bestia, con sus comedias donde coexisten 

elementos de la tragedia y comedia. Siguiendo esa dualidad de contrastes del sentimiento 

barroco, así queda dicho en su Nueva Comedia (Ed. Pedraza Jiménez, 2020):  

Lo trágico y lo cómico mezclado, 

 y Terencio con Séneca, aunque sea 

como otro Minotauro de Pasife, 

harán grave una parte, otra ridícula; 

que aquesta variedad deleita mucho. 

Buen ejemplo nos da naturaleza, 

que por tal variedad tiene belleza.    (vv.174-180) 

En este sentido, el laberinto cobra presencia en el teatro, pues dramáticamente implica 

la búsqueda o el encuentro de algo, augurando un trayecto sinuoso, oscuro e impredecible que 

refleja la incertidumbre del hombre barroco ante el mundo pero al mismo tiempo destaca su 

capacidad de elegir, que le brinda la esperanza y la oportunidad de seleccionar su destino, 



74 

 

 

 

elemento trascendente para encontrar su centro, su luz, que de manera constante avanza y gira 

en la estructura laberíntica.  

Los autores áureos enriquecen con detalles lo que los clásicos solo enuncian, y eso es en 

sí mismo una aportación significativa. En lo que concuerdan todas las fuentes es en el 

enamoramiento de Ariadna sobre Teseo, pero no de Teseo sobre Ariadna, es ella quien 

pierde la razón y le da los medios para salir victorioso del lance. (Munguía, 2019, p. 503)   

De acuerdo con la evidencia anterior, se subraya el enfoque que el teatro del Siglo de 

Oro desarrolló a partir del mito griego y del símbolo del laberinto, con respecto a la participación 

de la mujer que hila y deshila el enredo de una trama impulsada no por otra cosa que por el 

mismo enamoramiento que la condena, que la induce a lo obscuro, a lo prohibido a la vez que 

le inspira libertad de ser, partícipe de los triángulos amorosos fundamentales para el enredo de 

la comedia barroca. Dentro de este marco se integra el concepto del hilo de Ariadna en el 

entendido de dar un seguimiento a la construcción laberíntica a través de la dama que suelta el 

hilo del enredo de una comedia y analizarlo en todo su proceso de embrollo hasta su 

desenvoltura. 

Aún y cuando las comedias que se trabajan en esta investigación no incluyen en su 

nominación “el laberinto”, complementa información importante para el desarrollo de la misma 

mencionar algunas de las obras del Siglo de Oro con este título. Para tal efecto se sigue el estudio 

de El laberinto en el siglo de Oro (Tenorio, 2005)  que recopila los siguientes títulos (agregué 

fecha de creación por mi parte): El laberinto de Creta (1621) de Lope de Vega; el auto 

sacramental de Calderón de la Barca El laberinto del mundo (1670), el auto sacramental de Tirso 

de Molina El laberinto de Creta (1638) (p. 1620). Asimismo, sor Juana Inés de la Cruz escribió 

una comedia basada, en parte, en esta historia, Amor es más laberinto (1689) y Juan Bautista 



75 

 

 

 

Diamante, una zarzuela, de nuevo con el título El laberinto de Creta, publicada en la Parte 

veintisiete (1667). 

Ante la perspectiva de visualizar el laberinto del engaño, se han encontrado tantos 

elementos que participan en la complejidad del pensamiento barroco, que el hecho en sí figura 

un laberinto sin salida. En ese aspecto, Deleuze (1989) destaca que la visión filosófica barroca 

percibe el mundo como infinidad de ‘pliegues’: De tal forma que un laberinto es múltiple desde 

el momento en que se compone de muchos pliegues, ya que no solo lo forman numerosas partes, 

sino que, a la vez, está plegado en una gran diversidad de maneras. Luego entonces, en esta 

investigación la figura del pliegue asiste a la estructura del engaño, en tanto que no es lineal ni 

simple, ya que tiene infinidad de pliegues y una correspondencia entre los dos pisos, como hace 

mención el autor, los de la materia y los pliegues en el alma, entre lo sensible y lo inteligible. 

Como sostiene Deleuze, “lo propio del Barroco no es caer en la ilusión ni salir de ella, [sino] 

realizar algo en la ilusión misma, o comunicarle una presencia espiritual que vuelva a dar a sus 

piezas y fragmentos una unidad colectiva” (Deleuze, 1989, p. 160). 

En el sentido de encontrar una unidad a lo anterior, se puede mirar el laberinto desde dos 

dimensiones que menciona Dörr-Zegers (2007), quien trabaja “una fenomenología del espacio 

laberíntico en comparación con el espacio humano” (p. 757), al cual refiere como  “espacio 

vivido” correlacionado con el estado de ánimo de la persona que lo vive, con “lo atmosférico” 

que recrea lo subjetivo del espacio en un espacio que “carece de toda dirección: el adelante se 

confunde con el atrás, un lado se confunde con el otro, hay una entrada pero no hay salida y el 

centro es una ilusión” (p. 760). En esta investigación, aplican los conceptos para una visión 

interna, subjetiva del laberinto que el o los personajes de una comedia están recorriendo. Es 

decir, se desglosa en el trayecto del héroe los elementos internos y externos que configuran su 

“espacio vivido”, definiendo la atmósfera que se crea y el rumbo de su dirección. La propuesta 



76 

 

 

 

del autor da una pauta para ampliar el estudio de la investigación en el campo fenomenológico 

para la interpretación y comprensión de la propuesta de esta investigación del laberinto del 

engaño. 

Con lo anterior cobra sentido que el mito del laberinto participe en la mayoría de las 

creencias con tanta significación simbólica, al respecto Octavio Paz menciona en su obra  El 

laberinto de la soledad (1992), cómo el sentimiento de soledad, precisamente, refiere a la 

“nostalgia de un cuerpo del que fuimos arrancados” ( p.356), de tal manera que describe  el 

autor, cómo se  retoman elementos que van a simbolizarse para establecer su pasado mítico y 

ejercer su ritual.  Es decir, de acuerdo con Crolla (2013) que “el laberinto es entonces un tropo 

y un emblema potencialmente productivo para analizar el modo en que el hombre enfrenta las 

complejidades de la existencia y su modo de elaborar exégesis posibles para comprenderlas y 

superarlas” ( p. 129). 

Así, al transpolar la esencia del laberinto expuesta en las evidencias anteriores como la 

idea de esa nostalgia por el espacio y de la búsqueda de la verdad, incita a esta investigación a 

reconstruir el esquema del laberinto de las comedias de Juan Ruiz de Alarcón, en buscar el 

centro e identificar dentro de ese laberinto las salidas o si es un continuo espiral,  recurrente, 

interminable del engañoso desengaño. 

Conclusiones Parciales 

El estudio del engaño en el marco del desengaño barroco permite comprender la tensión 

de la complejidad del humano que juega entre la mentira y la verdad en su ámbito social. Es 

decir, se visualiza como un mecanismo cultural. En la teatralidad, a través de la metáfora del 

laberinto del engaño-desengaño se refleja el microcosmos que representa cada comedia. Al 

tomar en cuenta lo anterior, se considera pertinente el estudio del desengaño de un personaje 



77 

 

 

 

(reflexión y anagnórisis del daño del engaño) que el autor proyecta a través de su dramaturgia, 

ya que puede abrir una nueva perspectiva que nos acerque a vincular el engaño hacia el 

desengaño que el lector/espectador asimila a través del teatro al considerar que semeja un espejo 

de la realidad idealizada. El desengaño mismo de la convención teatral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

 

 

Capítulo 2. Construcción del Engaño 

 

 

¿Cómo construye el engaño  Juan Ruiz de Alarcón en las obras El desdichado en mentir, 

La verdad sospechosa de Juan Ruiz y Los empeños de un engaño?  

El engaño se construye de manera transversal al planteamiento de la trama. Interviene 

generalmente cuando algún personaje  se encuentra circunstancias que le impiden obtener su 

objetivo, para lo cual considera utilizar un engaño como posible salida ya sea por iniciativa 

propia o por algún personaje cercano que lo aconseja. Pueden presentarse engaños de corta o 

larga duración según las necesidades del enredo que el autor esté construyendo y, por ende, tiene 

relación el tipo de engaño con el perfil del personaje que lo acciona. 

 Las consecuencias de un engaño, no son independientes de su entorno como  de forma 

ingenua lo piensa el personaje al trazar su plan con la ilusión de que funcione. Generalmente, se 

le escapa algún detalle que no tomó en cuenta y que será el detonante para crear las repercusiones 

inesperadas. Ese es el trabajo del dramaturgo, implementarlo con el cuidado de darle la 

coherencia y ritmo dentro de la trama y de la teatralidad establecida.  

Juan Ruiz de Alarcón formula el planteamiento de la trama donde involucra el 

mecanismo del engaño de forma diferente, pero no menos complicada en cada comedia debido 

a que tienen coherencia con el título, la estructura de su enredo y el perfil de los personajes 

actantes del engaño. Así que “Los títulos de las obras, muchas veces, nos anticipan con bastante 

precisión su alcance cómico y de enredo, seña de identidad que no pasaría inadvertida al público 

de la época” (Zugasti, 1997, p. 117). 



79 

 

 

 

 Lo anterior se comprueba en el primer acercamiento, con el título y anécdota de las 

obras que se analizan:  El desdichado a fingir desarrolla el engaño a partir de la mudanza del 

ser de dos de sus personajes que en el transcurso de la comedia sufrirán las consecuencias del 

fingimiento que realizan. La verdad sospechosa lleva hasta sus últimas consecuencias el vicio 

de mentir que el héroe de la obra gestiona y que permea de tal manera que su verdad no tiene 

credibilidad y no logra su objetivo; y en Los empeños de un engaño un pequeño engaño cuya 

base encierra un secreto, involucra al galán de la comedia sin que este pueda desmentirlo. Esto 

desencadena en una serie de ardides que lo internan en un laberinto de engaños que parecen no 

tener salida. 

2.1 El Uso del Engaño en la Acción  

El planteamiento en El desdichado en fingir se establece desde los primeros versos con 

el impedimento de amor entre Ardenia y Arseno. Existe un compromiso de matrimonio con el 

Príncipe y aun así ella se dispone a evitarlo. Para dar salida a su situación planea la artimaña de 

identidad oculta o mudanza del ser, aconsejando a Arseno que se haga pasar por su hermano 

Arnesto que ha estado ausente y no saben nada de él. Así, segura de que ni su padre lo 

reconocerá,  podrá entrar a su casa el enamorado y una vez dentro su padre se verá forzado a 

formalizar el compromiso con Arseno. Juan Ruiz establece en esta comedia un engaño que 

llevará hasta el final con la doble ejecución del recurso de suplantación de personaje que 

implementa también con el antagonista para complejizar el enredo. 

 Así se muestra en el primer Acto, la didascalia explícita icónica que ubica a Ardenia 

convencida de su plan y en compañía de Inés, (criada y consejera), quien en el desarrollo de la 

trama descifra o justifica el actuar de su ama para el lector/público. 

ARDENIA Con este enredo 

                          pienso, Inés, que guardar puedo 



80 

 

 

 

del Príncipe la honra mía, 

   y asegurar a mi bien. 

INÉS          A mucho te obliga amor.    (vv. 178-182) 

En este caso, Ardenia intenta cuidar su honra. Elige el recurso de la mudanza del ser, 

para que Arseno suplante a otro personaje y así jugar con las apariencias y llevar este ejercicio 

hasta que las circunstancias sean favorables para ellos. La didascalia icónica de la criada Inés 

expresa que la idea de su ama es muy atrevida al mismo tiempo que entiende que son acciones 

impulsadas por  amor. “Esta tenacidad, proviene de su pasión y entrega, sin arredrarse jamás 

ante la necesidad de mentir si así fuera preciso” (Zugasti, 1997, p. 122). 

La rebelión de la joven ante esa regla que se antepone al amor, es una referencia del libre 

albedrío que las damas se permiten, generalmente, para crear y activar acciones engañosas a 

través de los galanes con quienes muestran su ingenio e inteligencia para solucionar problemas. 

Este prodigioso ingenio es, pues, la clave para que la dama pueda salirse con la suya: 

casarse con quien ama y no con quien se lo han indicado por razón social, familiar o 

económica, aunque tenga que oponerse a los designios de su propio padre. (Zugasti, 

1997, p. 123) 

Lo mismo sucede con Jacinta en La verdad sospechosa cuando ve la posibilidad de 

conocer opciones antes de efectuar su compromiso don Juan, decide darse oportunidad de 

conocer al galán por si les conviene más. Acto I, (DII). 

ISABEL  No dudo que el tiempo ofrezca 

 sujeto digno a tu fe 

 y si no me engaño yo,     

hoy no te desagradó 

el galán indiano. 

JACINTA     Amiga,  

¿quieres que verdad te diga? 

  Pues muy bien me pareció,  



81 

 

 

 

y tanto, que te prometo 

que si fuera tan discreto,  

tan gentilmente y galán 

  el hijo de don Beltrán,  

 tuviera la boda efeto.                        (vv. 994-1005) 

 En ese rubro, en  Los empeños de un engaño, Teodora espera en su alcoba a un galán 

aún y que está comprometida con don Sancho pero prefiere tomar el riesgo y Leonor tiene dos 

pretendientes: don Juan y el Marqués. Sin embargo, se interesa por un forastero, quien resultará 

ser el mismo para las dos damas, La didascalia implícita icónica habla también del libre albedrío 

de la dama cuando se trata de conocer el amor. A través de Leonor, el autor describe el sentir de 

las damas cuando se encontraban en dicha posición de responder a un compromiso por 

concierto. Acto I, (DII). 

LEONOR  Poco sentiré perder 

  lo que ganar no deseo. 

Por concierto se ha tratado 

conmigo su casamiento, 

provecho y no gusto siento 

en mi admitir su cuidado, 

y si el forastero es cierto 

que me quiere y me merece, 

noble, como lo parece, 

donde hay amor no hay concierto.     (vv. 43-52)      

Continuando con el análisis del planteamiento de las comedias, se observa que a 

diferencia de El desdichado en fingir y Los empeños de un engaño, en La verdad sospechosa 

(2024) el planteamiento del problema es más complejo, ya que no sólo estriba en que don García  

malentienda cómo se llama la dama que le gustó, sino que irónicamente por ese error él 

rechazará las intenciones de su padre de casarla con ella. La expectativa del problema lo 

desarrolla Juan Ruiz con una presentación indirecta del personaje central (Don García), cuando 



82 

 

 

 

el Letrado le informa a don Beltrán (padre de don García) que su hijo tiene el vicio de mentir y 

ante el miedo de que eso genere mala reputación en la familia, don Beltrán buscará unirlo en 

matrimonio con Jacinta antes de que ese inconveniente se divulgue. A la par de eso, don García 

conoce a Jacinta y queda prendado de ella, pero el problema es que cree que la dama se llama 

Lucrecia debido a la respuesta ambigua del cochero sobre el nombre de su dueña cuando le 

pregunta el criado Tristán. (DII). 

TRISTÁN  "Doña Lucrecia de Luna 

se llama la más hermosa,  

que es mi dueño, y la otra dama  

que acompañándola viene  

sé dónde la casa tiene, 

mas no sé cómo se llama".    (vv. 551-556) 

Si la más hermosa se llama Lucrecia, pues asume don García que es con ella con quien 

habló. Este malentendido en conjunto con el objetivo de don Beltrán, genera el planteamiento 

del problema y activa el enredo. El mecanismo de este engaño juega un tono irónico. De acuerdo 

con Jonathan Culler (citado en Armendáriz A, 2005), considera que “el rasgo fundamental de la 

ironía es su estructura dual: el contraste de dos entidades en conflicto, por lo general de 

apariencia y realidad” (p. 2). El autor expone que dicha ironía se puede presentar de forma verbal 

o situacional, tal es el caso de esta comedia que se cumple en ambas modalidades. Es irónico 

que justo don Beltrán se encarga de arreglar el matrimonio de su hijo con Jacinta que es la dama 

que le gustó a don García, pero éste la rechaza por creer que a quien quiere se llama Lucrecia. 

En  Los empeños de un engaño, un pequeño engaño cuya base encierra un secreto, 

desencadena una serie de ardides que van sumándose para establecer el planteamiento de la 

trama y complejizar la acción. Se identifica este, en el Acto I, con el gracioso llamado Campana 

quien se ve obligado a mentir con el fin de favorecer las indicaciones de su amo y dice a Leonor 



83 

 

 

 

que don Diego la pretende. Lo expresa en un “aparte” (Ap.) que es un formato argumentativo 

donde el personaje simula hablar consigo mismo y consigue complicidad con el público. Acto 

I, (DIE). 

CAMPANA   (El caso viene a obligarme,   Aparte. 

por deslumbrarla, a mentir; 

que así quiero la intención 

de don Diego asegurar, 

                         pues tanto importa ocultar 

que es Teodora su afición.)         (vv. 159-176) 

Mientras eso sucede, afuera de la casa de Leonor, el Marqués deja en claro a don Diego 

su posición social y el interés por doña Leonor Girón, a lo que responde don Diego: Acto I, 

(DII). 

DON DIEGO No digáis más. Que no os quiero 

permitir ese cuidado, 

que dél os debo sacar 

brevemente, por pagar 

el que a mí me habéis quitado. 

Otra hermosura, Marqués, 

        adoro, cuyo preceto 

       me obliga a guardar secreto. 

MARQUÉS No importa saber quién es, 

                        pues con eso voy de vos 

      satisfecho y obligado.  

DON DIEGO      Vivir podéis confiado 

                       de mi amistad.                    (vv. 304-316) 

De esta forma don Diego manifiesta que tiene un amor secreto que no es Leonor, 

acepta que está enamorado sin aclarar de quién. La didascalia implícita enunciativa del 

último verso citado, muestra cómo da su palabra de amistad al Marqués, figura de poder con 

quien se está comprometiendo a no faltarle el respeto. Así que el lector/espectador tiene 



84 

 

 

 

elementos para sospechar que no podrá cumplir su palabra o que se avecinan problemas 

porque justo anterior a esto su criado lo ha comprometido con Leonor: esto dará pie 

dramáticamente a futuras complicaciones. El brindar amistad es recurrente en los pactos 

entre galanes para respetar a la dama, al galán o incluso el secreto que se está confiando y 

que va ligado al rango social que debiera tener credibilidad.  De igual manera lo expresa 

Leonor, en el Acto I, cuando llega a la casa de Teodora, quien la recibe en su antesala y le 

confiesa que tiene un enamorado. Leonor, en ese recinto privado, la didascalia implícita 

icónica indica que le ofrece su amistad y confianza por ser quien es:  (DII). 

LEONOR  Haga pues la cortesía 

lo que la fuerza ha de hacer, 

que la palabra te doy 

 de estar siempre de tu parte,  

si no basta asegurarte 

mi amistad, siendo quien soy.      (vv. 607-612)   

Don Diego, entonces, se vio obligado a fingir amor a Leonor y le pidió guardar el secreto 

pensando que será una situación que solucionará pronto. Así, Leonor entiende que don Diego 

finge amar a Teodora y que la prefiere a ella, pero todo dará un giro cuando escucha cómo le 

habla Teodora y percibe que ha sido engañada con el supuesto fingimiento y disimulo de don 

Diego a Teodora:  Acto I, (DIM). 

LEONOR (Licencia le di     Aparte. 

   de fingir; pero no tanto.)        (vv. 752-753) 

Queda planteado el problema al establecer los triángulos amorosos entre don Diego, 

Teodora y Leonor  que la involucran para desviar la atención y que ella se ilusiona con don 

Diego aún y cuando la pretende el Marqués.  



85 

 

 

 

Podemos condensar que el planteamiento de las tramas se sustenta por efecto de las 

acciones engañosas de los personajes; se trazan desde las primeras escenas y diseñan en la 

línea dramática las bifurcaciones que desvían al héroe de su objetivo. 

El planteamiento central gira en torno a los objetivos del protagonista de cada comedia, 

los demás personajes tienen su línea de acción que puede ir a favor o en contra de este. De tal 

manera que se expande la red de conflictos que confluyen en dado momento climático, en lo 

que estructuralmente se denomina nudo. 

En este sentido, se construye el engaño para efecto de la teatralidad en donde interesa 

la dimensión de las acciones y de la palabra dentro de la representación teatral como un 

mecanismo dramático. Esto debido a que “es precisamente el marco o el encuadramiento 

escénico lo que determina el funcionamiento del discurso teatral” (de Toro, 1987, p. 43). Por 

tal motivo,  no se aprecia de la misma manera en que nosotros lo entendemos, pues los códigos 

que lo validan están en función del tema y de la trama de la comedias, que en estos casos es el 

amor.  

Una vez clara la tipología de engaño que se establece en el planteamiento de una trama, 

hay que identificar si hay otros tipos de engaño que se involucran en el desarrollo de la 

comedia, así como las causas y daño que activan. 

En El desdichado en fingir, Ardenia y Arsenio preparan su plan para la mudanza del 

ser, ignoran la presencia de Persio y al escuchar que se acerca alguien, Ardenia le arroja un 

papel con las indicaciones de su acuerdo, pero cae al suelo. Arsenio lo buscar en la oscuridad 

y llega Persio, que ha visto toda la escena de los enamorados y se ofrece a ayudarlo. Ahí, el 

fingimiento y disimulo por parte de Persio es muy claro, se apresura a buscar el papel para 

Arseno y al encontrarlo no lo entrega, sino que en su lugar le da otro papel que “casualmente” 

traía en su bolsillo. La didascalia explícita motriz dice que: “Saca Persio un papel y finge que 



86 

 

 

 

lo levanta del suelo y dalo a Arseno”. Dicha acción dará pie a una cadena de peripecias que 

construyen el enredo de la comedia, ya que genera no sólo impedir que Arseno no tenga el 

mensaje de Ardenia sino que Persio al leerlo se entera de las instrucciones que Ardenia le 

propone a Arseno:  fingir ser el hermano ausente y decide hacer lo mismo.  

Pues bien, este trozo reitera las instrucciones del fingimiento, que es- nada más y nada 

menos- la base estructural de la comedia y, en lo que concierne al desarrollo de la 

trama, tendrá importancia concreta en el desenlace (vv. 2740-2766)”. (Von der Walde, 

2007, p. 253)  

Es así como Juan Ruiz de Alarcón hace uso de este recurso de suplantación de ser por 

partida doble en esta comedia, pues tanto el protagonista como el antagonista pretenden ser el 

mismo personaje. 

En el Acto I, cuando Persio decide suplantar a Arnesto, la didascalia implícita 

icónica/tiempo/proxémica deja en claro el tiempo que transcurre de una escena a otra y las 

acciones que llevará a cabo el personaje de Persio: 

PERSIO Mañana he de ser 

hermano de la que adoro,  

y ella, su casa y tesoro, 

   han de estar en mi poder.               

   […] 

¡Vive Dios, que he de engañalla, 

   Tristán, con su mismo engaño!     

TRISTÁN  Es atrevimiento estraño. 

PERSIO  Sígueme, ayúdame y calla. 

[…]  

Tres mil ducados tendré 

de renta desde mañana, 

y de mi querida hermana, 

si puedo, al fin gozaré. 



87 

 

 

 

TRISTÁN  ¿De modo que a buena cuenta 

este papel te ha valido 

gozar de la que has querido 

y gastar tres mil de renta?          (vv. 301-324) 

Las innobles intenciones de Persio se describen puntualmente, como analiza a detalle 

Von der Walde (2007), “en distribución trimembre se indica que Persio busca alcanzar a 

Ardenia, más “su casa y tesoro”, idea de enriquecimiento y gozo que se reitera, en diferentes 

voces en las dos últimas redondillas transcritas”(p. 254). En efecto, llega Persio fingiendo ser 

el hermano. Ardenia, al ver llegar otro que no es Arseno, es presa de su propio engaño al creer 

que realmente llegó Arnesto. Acto I, (DII). 

PERSIO Hermana del alma mía, 

  ¿posible es que llegó el día 

  de gozar destos abrazos? 

ARDENIA  (¡Cuán otros los esperaba!)           Aparte. (vv. 654-657) 

Persio no cuenta con que Ardenia y Arseno ya habían acordado llevar a cabo esa 

industria y que el papel lo entrega la dama sólo para que no olvide los detalles. Así que  Arseno 

también llega a la casa de Ardenia fingiendo ser Arnesto porque Ardenia ante los hechos, no 

logró avisarle a Arseno que su plan ya no funcionaría. El conflicto de la obra se ubica a partir 

del enfrentamiento de los dos personajes que dicen ser el hijo de don Justino. 

 Por otra parte, el papel que Persio entrega como engaño (jocoso y malicioso) a Arseno, 

traza otra línea engañosa, pues supone que no tendrá ninguna represalia ya que dice cosas 

ajenas a Arseno. Sin embargo,  la presencia del papel servirá para mostrar que Arseno ha 

fingido ser soltero al cortejar a Ardenia (puesto que está comprometido con Celia que 

“casualmente”, es mencionada en el papel que le dio Persio). Este lío a quien pone en riesgo 

es a Persio y a Celia, pues resulta a favor de Arseno ya que al enterarse que Celia ha estado 

comprometida con otro se puede librar de ella. 



88 

 

 

 

De esta manera, Juan Ruiz de Alarcón crea tensión dramática en el lector/espectador 

con la precisión de situaciones engañosas que funcionan como pivote para activar acciones 

que sirven para el engranaje de la trama. Así que las presenta a través de “casualidades”  que 

alteran las circunstancias de los personajes y provocan que todo salga diferente de como lo 

planearon. Este tipo de recursos, de acuerdo con Serralta (1998a), pueden ser “mecanismos 

inductores, que facilitan la progresión de la intriga, y mecanismos obstructores, que la 

interrumpen o la frenan según las necesidades de la creación dramática” (p. 132) con el 

objetivo de incrementar el tono cómico de la obra. 

En La verdad sospechosa, el malentendido de García al creer que Jacinta se llama 

Lucrecia prevalece toda la obra. Esto genera una serie de situaciones que entretejen la trama, 

don García en ese aspecto es leal a sus sentimientos y lucha por conseguir estar con su dama. 

Sin embargo, su vicio por mentir lo ha colocado en un terreno sinuoso que lo lleva a tomar las 

decisiones equivocadas. La  curiosidad de las damas por conocerlo, la preocupación del padre 

por casarlo y los celos de don Juan son móviles para acelerar las cosas y que don García se 

explaye con sus mentiras, es decir, que él mismo provoca alejarse de su objetivo.  

La escena que inventa don García en el Acto I, provoca que don Juan interprete que es 

Jacinta quien estuvo en esa fiesta y vaya a reclamarle más adelante y es la escena que cerrará 

dicho acto. La didascalia implícita icónica refiere al lugar, al tiempo y algunos detalles que 

acontecieron en la supuesta fiesta. Acto I, (DII). 

DON JUAN  Ya sé que fue don García 

 el de la fiesta del río;  

  ya los fuegos que a tu coche,  

Jacinta, la salva hicieron;  

  ya las antorchas que dieron 

sol al soto a media noche;  



89 

 

 

 

ya los cuatro aparadores  

vajillas varïadas, 

las cuatro tiendas pobladas 

de instrumentos y cantores.    (vv. 1063-1072) 

 Es una escena ágil climática para cierre del primer acto, pues aunque ciertamente la 

fiesta es una mentira que don García ha dicho, provoca  como recurso inductivo que don Juan 

vaya a reclamarle a Jacinta por qué fue a cenar al río. Jacinta no entiende a qué se refiere, pero 

justo ella ha expresado el interés por conocer más a don García y tiene un plan para verlo. Don 

Juan está muy celoso, Jacinta ofendida y la desesperación del galán es exigirle: (DII). 

JUAN    Es en vano, 

si aquí no me das la mano. 

JACINTA ¿La mano? ¡Sale mi tío!           (vv. 1114-1116) 

Con esa negativa, se cierra el primer Acto, lo que confirma al lector/espectador el 

interés de Jacinta por García y los conflictos que se avecinan.  

En Los empeños de un engaño, en el cierre del primer acto, confluyen singulares 

peripecias que arman un gran enredo nutrido de engaños. Leonor desengañada enfrenta a don 

Diego en el recinto de Teodora cuando don Sancho, hermano de Leonor y pretendiente de 

Teodora llega y al encontrar a don Diego ahí, sin dudar, lo enfrenta a capa y espada junto con 

sus primos. Leonor ve herido a don Diego con peligro de morir y puede más su amor que el 

engaño que ha sufrido y se las ingenia para salvarlo. La didascalia implícita enunciativa en el 

primer verso muestra en “aparte” el sentimiento del personaje ante las circunstancias extremas: 

abrumado por la riña y la pérdida del amor que será lo que lo impulsa a darlo todo sin miedo 

a las consecuencias. Acto I, (DIE), (DIM). 

LEONOR (Arriesgar quiero la vida   Aparte. 

        por tan dichosa esperanza.) 

       Hermano, no le matéis. 

        Primos, valedme, mirad 



90 

 

 

 

         que es mi esposo.                     (vv. 827-830) 

Leonor “miente” al decir que es “su esposo”. Ahí estriba la fuerza de enunciar el riesgo 

de su acción por las implicaciones que esa declaración impone, pues anula la falta de Teodora 

al introducir a un hombre a su alcoba, detiene la riña y compromete a don Diego a estar en deuda 

con Leonor. Ante eso, no pueden desmentirla por lo que callan y otorgan la razón a Leonor que 

pasa de ser engañada a engañadora.  

Este tipo de engaño malicioso que ejecuta una engañadora, apoya el conflicto de la 

comedia, delineado con todos los factores del engaño humano relacionados entre sí que 

contempla Catalán (2014): “la inteligencia (en especial la inteligencia interactiva), el lenguaje 

(que dará lugar a la mentira específicamente humana) y la libertad de acción ( tanto frente a los 

dioses como ante el medio social)” (p. 41). Esto lo construye Juan Ruiz de Alarcón con los 

personajes de Leonor en Los empeños de un engaño (al decir que don Diego es su esposo) y con 

Ardenia en El desdichado en fingir (al incitar a don García que finja ser su hermano). Ambos 

con el efecto aparente de salvar una situación que tendrá sus repercusiones más adelante, es 

decir, se justifica la mentira para mantener el código de honor ante los demás, pero son acciones 

que construyen el complejo enredo de la trama, un recurso propio del género que, de acuerdo 

con Arellano (1999), señala que: “Para la construcción del juego del enredo en las comedias de 

capa y espada, el código de honor es un componente explotado en sus potencialidades cómicas” 

(p. 64). 

Con ello, Juan Ruiz acentúa el tono cómico de la obra al exponer al héroe en situaciones 

que lo sorprenden y lo dejan inmóvil, como el ejemplo anterior de Los empeños de un engaño 

donde Leonor dice abiertamente que don Diego es su esposo. De manera similar, en El 

desdichado en fingir cuando Arseno llega fingiendo ser Arnesto, se le adelanta Persio usurpando 



91 

 

 

 

el lugar de Arnesto y para males del héroe también se encontraba el Príncipe que lo reconoce, 

así que lo señala falso y lo manda al manicomio. Acto I, (DII). 

JUSTINO  Fácil es, señor, saber 

cuál de los dos ha mentido. 

PRÍNCIPE      Esto está ya declarado, 

que el que esta noche llegó 

he visto otras veces yo 

en corte, y me han informado  

   de que es un loco de atar, 

y así del remedio dél  

trato.         (vv. 859-867) 

En la anterior didascalia implícita enunciativa el Príncipe, figura de poder, impone una 

solución que deja ver cómo se desfasa de su ecuanimidad y que pierde el control de sus 

emociones, por celos, al descubrir al pretendiente que se hace pasar por Arnesto (por lo que 

decide exponerlo socialmente y lo manda al manicomio). Así, el autor confirma que “el proceder 

con engaño, la mentira, es producto de la cobardía del héroe, su reacción ante una situación 

peligrosa que le inspira miedo: sirve por tanto para expresar la ambigüedad, lo grotesco del 

propio héroe cómico” (Vilchez, 1976, p. 273). El asombro del lector/público ante las dificultades 

que atormentan al personaje, le divierte al mismo tiempo que le intriga saber cómo saldrá de ese 

embrollo. Es fin del primer Acto, se llevan al galán al manicomio, Arseno es descubierto al 

mismo tiempo que él descubre a Persio como farsante, pero no tiene oportunidad de aclararlo: 

Acto I, (DIE). 

ARSENO  Príncipe, un agravio tal 

no es de tu pecho real, 

más valdrá al fin la verdad.      ( vv. 898-900) 



92 

 

 

 

A través de Arseno, el autor reprueba las acciones del Príncipe con la didascalia 

implícita enunciativa cuando dice que no corresponde a su realeza actuar de esa manera y 

asegura que al final la verdad siempre saldrá a relucir. 

 El Príncipe, se muestra incontenible, también se  molesta por la presencia del supuesto 

hermano de Ardenia que le impide acercarse a ella y más adelante, en el Acto III, sin dudarlo, 

manda eliminarlo. (DIP). 

PRÍNCIPE Que me quiera es mi intención, 

del modo que yo la quiero. 

Si la fuerzo, perderá 

amor su mejor efeto, 

y pues para enamoralla 

el vella ha de ser el medio, 

y éste me impide su hermano, 

esta noche muera Arnesto; 

los dos lo habéis de matar 

en el obscuro silencio 

desta noche. ved que os fío 

un caso de tanto peso; 

ya sabéis cuánto me va 

de gusto y aun honra en ello. 

Hacedlo como debéis, 

y quede a mi cargo el premio.     (vv. 1944-1959) 

 Es una decisión fuerte que aprovecha el dramaturgo para señalar las pasiones que la 

nobleza puede tener dentro del género por  lo que resuelve dicha secuencia de acciones con 

un giro cómico y no trágico a través del equívoco que los criados tendrán al llegar de noche a 

la calle de Ardenia y atacar a Arseno creyendo que es Arnesto. La didascalia implícita marca 

el énfasis del personaje en indicar que los hechos deben ocurrir de noche, en la oscuridad. El 

Príncipe sigue sus impulsos, es consciente de que no corresponden a su cargo, pero en ese 



93 

 

 

 

momento son de menor peso para él. La carga semiótica de dichos versos más adelante se 

retoman, para visualizar la secuencia del personaje. 

En el tercer acto, sus criados Claudio y Roberto relatan al Príncipe cómo fue que dieron 

fin a la vida de Arnesto que ciertamente lo hirieron, pero no comprobaron que muriera. Aun 

así, para quedar bien con su amo, mienten, Juan Ruiz de Alarcón para añadir humor a la 

narración de los guardias hace uso de la hipérbole. (DII), (DIE). 

ROBERTO  Pues de un revés que le di 

al tiempo que iba cayendo, 

todos los sesos entiendo 

que por la tierra esparcí.     (vv. 2316-2319) 

Al escuchar tan gran hazaña, el Príncipe reacciona asombrado de lo que ha sido capaz 

de ordenar. A manera de anagnórisis, se reclama a sí mismo. 

PRÍNCIPE  (¡Oh, loco amor! ¡Oh, deseos!   Aparte. 

 ¿Dónde me habéis de llevar? 

¡Que yo, que ejemplo he de dar, 

cometa casos tan feos!)      (vv. 2324-2327) 

Enseguida, hace presencia en palacio Persio al que consideran que es Arnesto y debiera 

estar muerto. El Príncipe se da cuenta de que sus guardias le mintieron y que no mataron a 

Arnesto, se sorprende pero disimula y finge afición por Arnesto. Es una escena donde los dos 

personajes están engañando y creyendo engañar al otro. Persio haciéndose pasar por Arseno y 

fingiendo que no se da cuenta de la traza del Príncipe para acercarse a Ardenia. Y por otra 

parte el Príncipe, fingiendo aprecio por Arnesto cuanto por dentro brinca de alegría porque se 

va a negocios y le deja el camino libre con Ardenia. Cuando sale Persio, el Príncipe regaña a 

sus guardias, aunque los disculpa porque ya todo parece ir a su favor. Situación que viene a 

cambiar la información que Justino le da en la siguiente escena, donde utiliza el autor el 

recurso del secreto literalmente. Un personaje habla en voz baja a otro a manera de crear 



94 

 

 

 

intriga ahora entre los que están presentes en escena, ya que al lector/espectador le deja claro 

por los diálogos subsiguientes qué fue lo que se dijo. Ahora, ya están enterados todos de que 

Persio es farsante y la duda (en los personajes) se enfoca en averiguar si el que está en la cárcel 

es el verdadero Arnesto.  

De las tres comedias que se estudian, El desdichado en fingir es en dónde tiene mayor 

presencia la figura de poder, representado por el Príncipe quien participa directamente en las 

secuencias de confusiones y obstáculos que enfrenta el protagonista Arseno. Por celos, ya que 

también pretende a Ardenia, abusa de su poder y deliberadamente, envía a Arseno al  

manicomio. Después, por los mismos motivos ordena a sus guardias que eliminen a quien cree 

Arnesto (Persio) ya que no le permite acercarse a Ardenia. Sus guardias fallan el objetivo 

asignado pero al Príncipe le llega una correo donde le solicitan justicia y que reprenda a 

Arnesto, lo que le brinda oportunidad de mandarlo preso y alimentar su venganza. En esta 

comedia, Juan Ruiz de Alarcón enfatiza el tratamiento de la autoridad y el poder siguiendo la 

preceptiva literaria ya que “el poder mal ejercido, corrompido por las pasiones particulares o 

por el interés, impulsado por la soberbia y la ambición, aparece en numerosas comedias” 

(Arellano, 1999, p. 38). En un Aparte el Príncipe expresa la forma deliberativa que su sentir 

le dicta. Acto III, (DIE). 

PRÍNCIPE (La nueva que en ésta leo   Aparte. 

da gran fuerza a mi esperanza, 

da principio a mi venganza 

y fin dará a mi deseo. 

 Que hoy en Ardenia he de ver 

mudanza de su rigor, 

si a su hermano tiene amor.) 

Ven, sabrás lo que has de hacer.     (vv. 2476-2483) 



95 

 

 

 

Con sed de venganza y sin miramientos, en el último verso citado, indica a su guardia 

ejercer la orden para hacer justicia más que por ser solicitada por que va a su favor personal.  

El poder en La verdad sospechosa, no está representado directamente con una figura 

de la realeza, hace presencia a través del pensar de los mismos, en especial de don Beltrán y 

de Tristán que continuamente señalan el deber hacer. En ocasiones refieren a la Corte, al Rey 

o al Senado, ya sea criticando sus malos hábitos o solicitando que observen las consecuencias 

de alguien que miente como lo ejemplifica la dramatización.  

En el Acto I, el personaje critica a los mentirosos de la corte ya que ilusamente el 

Letrado piensa que en la escuela del honor y don Beltrán lo corrige y sabe que eso no sucederá. 

Por la razón de que ahí todos mienten y como resultado está la sociedad que es el espejo del 

reino. (DII). 

DON BELTRÁN Casi me mueve a reír 

ver cuán ignorante está 

de la corte. ¿Luego acá 

no hay quien le enseñe a mentir? 

 En la corte, aunque haya sido 

un extremo don García,  

hay quien le dé cada día 

 mil mentiras de partido,  

y si aquí miente el que está  

en un puesto levantado 

  en cosa en que al engañado 

  la hacienda o honor le va, 

¿no es mayor inconveniente 

quien por espejo está puesto 

al reino…? Dejemos esto, 

Que me voy maldiciente.    ( vv. 181-192) 



96 

 

 

 

En el acto II, Don Beltrán habla seriamente con su hijo, no desiste en redimirlo y le 

instruye en la manera de actuar, haciendo énfasis en que ya es adulto y debe comportarse como 

tal; ahora, cuando se refiere a “desmentir esta fama con los hechos” significa que a partir de 

ese momento debe conducirse correctamente, que desmienta la verdad (de ser mentiroso). En 

este sentido de ser así, don Beltrán es cómplice engañador obligado a mentir (DII). 

DON BELTRÁN   ¿No seré necio si creo 

que vos decís verdad solo, 

   y miente el lugar entero?  

Lo que importa es desmentir 

esta fama con los hechos, 

pensar que éste es otro mundo, 

   hablar poco y verdadero,  

mirar que estás a la vista 

   de un rey tan santo y perfeto,  

que vuestros yerros no pueden 

hallar disculpa en sus yerros,  

que tratáis aquí con grandes, 

   títulos y caballeros, 

   que si os saben la flaqueza, 

 os perderán el respeto, 

que tenéis barba en el rostro, 

que al lado ceñís acero, 

que nacistes noble, al fin, 

y que yo soy padre vuestro.    ( vv. 1469-148)  

El ejemplo de Tristán  al final de la comedia, es contundente para señalar los beneficios 

de la obra y como recomendación  directa que ilustrar al Senado a través del personaje. Acto 

III, (DIE). 

TRISTAN:  Y aquí verás cuán dañosa 

es la mentira; y verá 

    el Senado que en la boca 



97 

 

 

 

   del que mentir acostumbra 

   es La verdad sospechosa.         (vv. 3108-3110) 

El personaje de Los empeños de un engaño que representa el poder es el Marqués, con 

poca participación pero no menos importante, en esta comedia está al servicio de la intriga. 

Cuando cree que don Diego le ha “engañado”, lo reta a un desafío y eso desata otros 

“malentendidos” en la trama que son obstructores para el protagonista y ya hacia el desenlace 

de la obra, el Marqués se desengaña y ayudará al encause de las acciones que apoyarán a don 

Diego a cumplir sus objetivos. En la dramaturgia de Juan Ruiz hay presencia de este tipo de 

personajes para recordar los deberes de la autoridad que en su cumplimiento, como en este 

caso, lo alejan del amor pero influyen para restablecer el orden y dar muestra ejemplar del 

buen gobernante. La didascalia implícita enunciativa, hace énfasis en la proyección pública 

que debe ejercer el Marqués a través del personaje principal. Acto III, (DIE). 

DON DIEGO:      Dos mil años tus blasones 

aumentes, noble Marqués, 

      porque a los señores des 

un espejo en tus acciones; 

que no consiste en nacer, 

   señor, la gloria mayor, 

      que es dicha nacer señor 

     y es valor saberlo ser.         (vv. 2102 – 2109) 

En cuanto al amor, se reflexiona sobre su función como el “motor de todas las acciones 

que contradicen los códigos de valores comúnmente aceptados por la sociedad: respeto a la 

voluntad paterna, defensa de la honra, recato femenino, etcétera ”(González, 2012, p. 213). 

Por ende, en la teatralidad, al representar las formas del amor, se justifica y dimensiona con 

acciones como su mudanza de amor por parte de las damas de las comedias de capa y espada, 

ya sea para elegir marido y rebelarse a la imposición familiar de un matrimonio por 



98 

 

 

 

conveniencia o burlar las normas de su casa y demostrar con ello su “poder doméstico”, como 

lo denomina Arellano (2017b) en el 5to Coloquio Internacional Juan Ruiz Alarcón (min. 

14:19). Este rasgo se ilustra en las damas de las tres comedias: 

En El desdichado en fingir Ardenia está comprometida con el Príncipe, pero eso no la 

detiene para defender su amor con Arseno. Acto I, (DII). 

ARDENIA  ¿Por qué te quieres partir,  

 y que yo sin alma quede? 

ARSENO  Con un príncipe, ¿quién puede,  

   bella Ardenia, competir? 

ARDENIA  El príncipe para mí 

tú solamente lo eres.    (vv. 1-6) 

En La verdad sospechosa cuando don Beltrán solicita a Jacinta que conozca a su hijo, 

ella no duda en darse la oportunidad de conocerlo, aún y cuando ya está comprometida con 

don Juan, por lo que armará una traza para asegurarse con cuál galán quiere quedarse, Acto I.  

JACINTA   Amiga, 

¿quieres que verdad te diga? 

Pues muy bien me pareció,  

y tanto que te prometo 

que si fuera tan discreto,  

tan gentilhombre y galán 

el hijo de don Beltrán, 

tuviera la boda efeto.        ( vv. 998-1005) 

En Los empeños de un engaño tanto Teodora como Leonor tienen acciones donde 

hacen uso de su libre albedrío y se permiten mudar de amor, de acuerdo con su conveniencia. 

Se ejemplifica con Teodora desengañada por la traición  que le ha jugado don Diego y Leonor, 

decide dejarlos y mudar su amor por don Sancho. Acto II.  

TEODORA  […]  

Y pues ya con eso habéis 



99 

 

 

 

Merecido su favor, 

satisfaced a Leonor 

la opinión que le debéis, 

vida por ella tenéis; 

 pagádsela con la mano, 

que yo, pues ha sido en vano 

el crédito que tenía 

del amor vuestro, la mía 

resuelvo dar a su hermano.      (1171-1180) 

Otro momento del uso del libre albedrío se presenta con Leonor al cierre de la comedia, 

ve que Teodora se queda con Diego que ha recibido ayuda y apoyo del Marqués para esa 

unión. Entonces decide tomar venganza contra este último, queda claro en la didascalia 

implícita del aparte donde decide/informa de su venganza y mudanza de amor,  considera, ante 

las circunstancias, que con ello puede reivindicar su honor. Acto III, (DII). 

LEONOR  (Del Marqués me he de vengar,    Aparte. 

que a don Juan he de pagar 

a sus ojos su cuidado.) 

En este efeto, don Juan, 

y en que la mano os ofrezco 

veréis ya que no merezco  

el título que me dan  

vuestros labios de engañosa.        (vv. 2745-2752) 

A diferencia de Los empeños de un engaño y El desdichado en fingir, en La verdad 

sospechosa un engaño no va desarrollando nuevas situaciones sino que la línea de la mentira 

gira en torno a don García que la emite para esquivar una situación o por simple gusto de 

inventar cosas y posteriormente, todas  sus invenciones, sin distinción repercutirán en la 

obstrucción de su objetivo. Para el clímax de la obra La verdad sospechosa la confusión ha 

provocado que surjan conflictos que don García busca resolver con otras mentiras, ya que 



100 

 

 

 

justifica que se vio forzado a decirlas,  su criado y consejero le advierte la complicación de 

sus invenciones y la respuesta que da es  cubrir una mentira con otra, pretende fingir una 

correspondencia. Acto II.  

DON GARCÍA    Mi padre me dé perdón, 

    que forzado le engañé. 

TRISTÁN  Ingeniosa excusa fue. 

Pero dime, ¿qué invención 

agora piensas hacer   

con que no sepa que ha sido 

el casamiento fingido?       

DON GARCÍA  Las cartas le he de coger 

que a Salamanca escribiere, 

y las respuestas fingiendo 

yo mismo, iré entreteniendo 

la ficción cuanto pudiere.       (vv. 1920-1931) 

De una u otra manera, sus mentiras se descubren por los personajes  que rodean a don 

García, quienes se encargan de pasar la voz, con dudas , afirmaciones y confusiones de lo que 

el personaje ha dicho. Para cierre del segundo acto, en la escena XVI la didascalia explícita 

ubica a don García y Tristán en la calle y a las damas Jacinta y Lucrecia en la ventana, es un 

juego de enfrentamiento de los personajes por conocer la verdad. Pero el tono cómico, un tanto 

irónico, es que las damas para aclarar los malentendidos actúan con  fingimientos y don García 

pretende aclarar todo con su verdad. Acto II, (DII). 

JACINTA (¿Viste mayor embustero?    Aparte. 

LUCRECIA   No sabe sino mentir.) 

JACINTA  ¿Tal me queréis persuadir? 

DON GARCÍA ¡Vive Dios, que soy soltero! 

JACINTA  (¡Y lo jura!     Aparte. 

LUCRECIA           Siempre ha sido 

 costumbre del mentiroso 



101 

 

 

 

    de su crédito dudoso 

 jurar para ser creído.)          (vv. 1988-1995) 

Se puntualiza la búsqueda de la verdad a partir de que los personajes sospechan ser 

víctimas de un engaño, las damas investigan a su manera quién es el pretendiente y a quién 

pretende realmente. Don Beltrán quiere concertar el matrimonio de su hijo con Jacinta  y 

mientras eso sucede el personaje principal no puede contener su vicio de mentir que 

incrementa elementos que generan confusión, por lo que nadie logra acercarse a la verdad, 

pero sí levantar sospechas y desconfianza entre ellos mismos. 

 Ya con fines del desenlace, las situaciones de las comedias encaminan a los personajes 

a reunirse  o provocar encuentros que develen las dudas o secretos para todos, de forma que 

se desvanezcan los problemas y lleguen al final feliz. Así en el caso de El desdichado en fingir, 

el eslabón necesario para poder aclarar el enredo de una vez por todas, es la presencia del 

verdadero Arnesto, quien aparece en las escenas finales del tercer acto. Persio, cuando se da 

cuenta de que saben de sus enredos, saca en su defensa nuevamente el papel de Ardenia, que 

obtuvo de manera engañosa, para delatar que ella se lo dio con la idea de suplantar a Arnesto. 

Ciertamente, es la carta móvil de todo el enredo. Acto III, (DEM), (DII). 

       Da un papel al PRÍNCIPE. 

PERSIO  En este papel de Ardenia 

fundo todo mi descargo, 

que cuanto he fingido fue 

por ella misma ordenado.     (vv. 2734-2737) 

Ahora, la carta funciona como parte del desengaño. Ardenia decide decir la verdad, 

aclara para quien fue escrita dicha carta y el Príncipe tendrá los elementos para dar orden a la 

situación.  Acto III, (DII). 

ARDENIA        Yo respondo 



102 

 

 

 

que aunque dije que mi mano 

hizo esta letra, señor, 

lo que dice Persio es falso; 

porque por el Dios que adoro, 

a quien por testigo traigo,  

que a Persio tal no escribí.            (vv. 2748 - 2754) 

El Príncipe le ordena  a Persio que responda a las consecuencias de sus actos y le dé la 

mano a Celia. Arseno por su parte, reconoce su error y confiesa ser: el desdichado en fingir. 

Arnesto comprueba ser el verdadero hijo de Justino y se compromete a dar la mano a Julia. 

Finalmente, Ardenia con la venia del Príncipe le declara a Arseno ser su esposa.  

Juan Ruiz en La verdad sospechosa, para las escenas climáticas que trabajan el 

desenlace, hace uso de varios recursos simultáneamente como son el papel, los mantos que 

usan las damas en la primera parte del acto tercero para ocultarse, con la intención de 

desengañarse en carne propia y ver a cuál de las dos miente don García, De tal manera que el 

engaño será la verdad misma en boca del mentiroso, se revertirá en mentira. (DII). 

DON GARCÍA   ¿Yo casado? ¿En eso dais? 

JACINTA ¿Pues no? 

DON GARCÍA        ¡Qué vana porfía! 

  Fue, por Dios, invención mía, 

  por ser vuestro. 

JACINTA  O por no sello; 

  y si os vuelven a hablar dello 

  seréis casado en Turquía. 

DON GARCÍA Y vuelvo a jurar, ¡por Dios!,  

  que en este amoroso estado 

  para todas soy casado 

y soltero para vos.     

JACINTA  (¿Ves tu desengaño)        A LUCRECIA.  (vv. 2520- 2529) 



103 

 

 

 

Es una escena larga, pero muy vertiginosa que devela engaños y contrario a que aclaren 

la situación, confunden más a los involucrados. Las damas ante las dudas y confusiones, ahora 

se ven como traidoras, crece su interés por don García y se ponen celosas entre ellas. Tristán 

y don García se dan cuenta del enredo y para corregir el error, Tristán aconseja a su amo que 

finja que se ha confundido por amor. Sin embargo,  ya desconfiadas las damas interpretan que 

han sido engañadas una a la otra. Acto III, (DII).  

DON GARCÍA                     Los antojos  

de un ardiente amor, señora,  

   me tienen tan deslumbrado, 

  que por otra os he tenido; 

  perdonad; que yerro ha sido 

  de esa cortina causado, 

  que como a la fantasía 

  fácil engaña el deseo 

  cualquier dama que veo 

  se me figura la mía. 

JACINTA  (Entendíle la intención.)   Aparte 

LUCRECIA  (Avisóle la taimada.)    Aparte 

JACINTA  Según eso, la adorada 

  es Lucrecia.           (vv. 2576-2589) 

Por su parte, don García, piensa que su dama niega ser quien es por discreción y recato, 

pero Jacinta le dice que él ha perdido credibilidad y que su amiga Lucrecia tampoco lo tendrá 

por verdadero. Aquí se cita la tesis de la comedia. Acto III, (DII).  

JACINTA  Hacedle vos que lo crea.  

  ¿Qué importa que verdad sea 

  si el que la dice sois vos? 

  Que la boca mentirosa 

  incurre en tan torpe mengua 

  que solamente en su lengua 

  es La verdad sospechosa.               (vv. 2623-2639) 



104 

 

 

 

En esta comedia, el recurso del engaño sustenta la trama principal que se complica con 

los malentendidos y confusiones de los personajes que se mantienen hasta el final, ya que en 

cada acercamiento para encontrar la verdad se enreda más la situación. El objetivo de la 

búsqueda de la verdad en Jacinta la lleva al desengaño, van perdiendo la esperanza en el amor 

y  dudar de la verdad. 

Para el final de La verdad sospechosa, al develarse todo el enredo, don García deberá 

cumplir su promesa y casarse con Lucrecia. Tristán, como personaje que ha llevado la línea 

del deber ser, aconseja a don García, como éste último no atiende razones por la decisión que 

se ha tomado, le explica el porqué de esos resultados y da fin a la comedia. Acto III, (DII, 

DIM). 

TRISTÁN Tú tienes la culpa toda 

que si al principio dijeras 

la verdad, ésta es la hora 

   que de Jacinta gozabas. 

   Ya no hay remedio. Perdona, 

y da la mano a Lucrecia, 

que también es buena moza.          

DON GARCÍA  La mano doy, pues es fuerza. 

TRISTÁN: Y aquí verás cuán dañosa 

 es la mentira, y verá 

   el senado que en la boca 

   del que mentir acostumbra 

 es la verdad sospechosa.      (vv. 3100- 3112) 

La didascalia implícita enunciativa de los últimos versos ratifica a manera de lección, 

los daños y consecuencias del mentir, con interés directo hacia el Senado. Es así, que 

nuevamente, el autor evoca la tesis de la obra, igual que en El desdichado en fingir para dar 

cierre final. Acto III, donde Justino se encarga de dar cierre después de que el Príncipe da 



105 

 

 

 

licencia y orden a las parejas, así todo aclarado, identificado al hijo verdadero de Justino, este 

lo reconoce públicamente, para ya no dar pie a nuevos equívocos: 

JUSTINO:  Hijo, dadme a mí la mano. 

Y El desdichado en fingir 

acabe aquí sus trabajos.       (vv. 2825-2827) 

En Los empeños de un engaño no se alude al título de la obra en el final, sin embargo, 

a través del protagónico hay tres menciones relativas al título en el trayecto de la comedia, 

reforzando el asombro del personaje hacia la dificultad del embrollo en que está envuelto. 

Acto II, (DIE). 

 DON DIEGO    […] Tantos los empeños son 

 en que un engaño me ha puesto.   

              Mira si alcanzas con esto 

           remedio a mi confusión.         (vv. 949-952) 

La conclusión de don Diego muestra un tono irónico, pues alude a la construcción 

de la intriga y a la complejidad que se avecina para su desenlace. De acuerdo con Serralta 

(1998b), es un rasgo característico en los autores que “dejan ver a través de un personaje 

esos momentos de autocomentario” (p. 1520), que introducen la propia labor de dramaturgo. 

Don Diego consciente de sus engaños y su daño, reflexiona (anagnórisis) y expresa 

su sentir para dar crédito al título de la comedia: Acto II, (DIE). 

DON DIEGO  Si yo supiera, 

Campana, lo que he de hacer, 

¿llamárame desdichado? 

           ¿Que a tan infeliz estado 

             me haya podido traer 

                mi engaño, que viendo el daño, 

            ni puedo huir ni esperar, 

           porque advierta, a mi pesar, 

                      los empeños de un engaño?       (vv. 1499 - 1507) 



106 

 

 

 

Cuando recibe la carta del Marqués que reclama que no cumplió don Diego su 

palabra en respetar a Leonor, se ha divulgado que es su esposo y lo reta a duelo. La didascalia 

implícita enunciativa refiere al momento en que el personaje toma una actitud más activa 

para enfrentar su situación aún y con el riesgo que eso conlleva, matar o morir, como punto 

álgido de las consecuencias del engaño. Acto II, (DIE). 

DON DIEGO  […] (Él ha creído,     Aparte. 

  con razón, que le he rompido 

   la palabra. Cierto es 

 que la fama ha divulgado 

que soy de Leonor esposo. 

Salir al campo es forzoso, 

que un noble desfïado 

con razón o sin razón,  

por ley del duelo asentada, 

solamente con la espada 

puede dar satisfacción. 

Sólo falta este daño, 

pues ya es forzoso morir  

o matar, para advertir 

los empeños de un engaño.)     ( vv. 1612-1627)   

 

2.2 El Engaño y el Desengaño de Personajes 

Es este espacio se analiza la secuencia de algunos engaños que sigue un personaje para 

mostrar el daño y el engaño que causa en la trama de la comedia, ligado a la jerarquía del 

mismo. 

En El desdichado en fingir, Acto III, Justino sospecha que Tristán puede sacarlo de 

dudas de todo lo que sucede y lo interroga. Tristán, al verse orillado, decide confesar lo que 

sabe, incluso más de lo que le preguntan, sin olvidar su categoría de criado, trata de justificar 

las fechorías de su amo, que en la didascalia implícita icónica describe. (DII). 



107 

 

 

 

TRISTÁN   Industria y arte 

no falta al que el amor guía. 

Va a su tierra con intento 

de envïarte su poder 

   para que puedas hacer 

con tu hija el casamiento,  

y en haciéndolo, venir 

   y descubrirse.                     ( vv. 2194-2201) 

No cualquiera puede engañar, Tristán incluso lo denomina arte por el ingenio y carisma 

con que desarrolla su amo las mentiras. Tristán siendo el criado consejero registra esa 

habilidad de su amo al lector /espectador para indicar el riesgo que implica mentir al mismo 

tiempo que elogia el arte de engañar. Ardenia que está presente, no contradice a Tristán más 

si justifica que las acciones de su enamorado más que arte son por amor, ya que el amor puede 

ser causante de tales atrevimientos. Así lo afirma la didascalia implícita icónica de Ardenia. 

ARDENIA   ¡Oh, engaños 

  de amor!          ( vv.2201-2201) 

En el Acto III, Inés dialoga con Sancho y están preocupados por los enredos de sus 

amos, entre ellos reconocen la complejidad de la situación y lo que piensan que puede pasar. 

Inés expresa que un engaño nunca va solo. 

INÉS   Muchos engaños requiere 

el sustentar un engaño.           (vv. 2568-2569) 

En El desdichado en fingir el Príncipe es engañado por larga duración, pues hasta el 

final se desengaña de todo el enredo, cree poder imponerse por su jerarquía social. Incluso, 

intenta eliminar a quien se le interpone, en arrebatos donde sus deseos son más fuertes que su 

deber. Primero al encerrar en el hospital de locos a Arseno y después ordenar  matar a Arnesto, 

aun cuando sus criados le dan razón de haberlo hecho, tiene un momento de arrepentimiento 

y conciencia por lo que hizo. Para su salvación los criados no han cumplido con éxito el 



108 

 

 

 

mandato, pues atacaron a un falso Arnesto y únicamente lo dejan herido. Finalmente, al ver 

que Ardenia está enamorada de otro, decide quedarse sólo y poner orden a los demás. Una 

característica que Juan Ruiz le da al Príncipe en esta obra, es que la métrica cambia en la 

mayoría de sus intervenciones, a romance, dándole el ritmo y melodía correspondiente al 

decoro expresivo del personaje, que además lucha entre su deber y sus deseos. 

PRÍNCIPE  (¡Oh, loco amor! ¡Oh, deseos!   Aparte. 

  ¿Dónde me habéis de llevar? 

¡Que yo, que ejemplo he de dar, 

  cometa casos tan feos!)     (vv. 2324-2327). 

En Los empeños de un engaño se identifica también al Marqués, figura monárquica, 

personaje con poca participación, pero no menos importante ya que está al servicio de la 

intriga. Cuando cree que don Diego le ha engañado, lo reta a un desafío y eso desata otros 

malentendidos en la trama principal. Hacia el desenlace de la obra el Marqués se desengaña y 

ayudará al encadenamiento causal de las acciones que apoyarán a don Diego a cumplir sus 

objetivos. Es común que los personajes emitan comentarios de su percepción del poder a las 

figuras que lo representan, pero con mucho cuidado, ya que, de acuerdo con Arellano (2017a), 

“las pocas orientaciones que pueden darse al rey hay que proponerlas con mucho tacto y 

guardando el debido respeto: de ahí que no se le dirijan advertencias directas, sino por medio 

de obras de teatro que mantengan el decoro” (p. 33). Acto III, (DIE). 

DON DIEGO Dos mil años tus blasones 

      aumentes, noble Marqués, 

       porque a los señores des 

      un espejo en tus acciones; 

      que no consiste en nacer, 

      señor, la gloria mayor, 

      que es dicha nacer señor 

      y es valor saberlo ser.         (vv. 2102 – 2109) 



109 

 

 

 

2.3 Uso del Engaño en la Temática   

De acuerdo con los preceptos de las comedias de capa y espada, los temas del amor, 

celos, honor y poder están presentes. En El desdichado en fingir el poder se manifiesta no en 

el ejercicio público sino en el ámbito casero, al respecto el Dr. Arellano (2017b) en la 

conferencia inaugural que impartió en el marco del 5º Coloquio Internacional de Juan Ruiz 

de Alarcón lo identifica como poder doméstico en las comedias: 

Cuando se confronta el poder patriarcal que quiere imponer a la mujer un matrimonio 

no deseado por ella y se produce ese enfrentamiento entre ese poder y la reivindicación 

del libre albedrío de la libertad por parte de las hijas que quieren otro novio. 

(min.14:22) 

Tal hecho, se plantea al inicio de la obra con un recurso argumentativo que es el de in 

media res, los personajes Ardenia y Arseno enamorados y ya afectados porque el Príncipe está 

interesado en Ardenia y saben que se debe corresponder a ese deseo. Sin embargo,  Ardenia 

no está dispuesta a hacerlo y hace uso de su  ingenio y de su “libre albedrío” para rebelarse 

contra su padre y casarse con quien ella decida. Acto I, (DEI, DII).  

ARDENIA  Pensalla quiero, 

Arseno mío, más bien;| 

con la noche obscura ven, 

que a la ventana te espero, 

y pensada la tendré.      (vv. 93-97) 

Ese enfrentamiento al patriarcado se puede apreciar desde otro punto de vista en La 

verdad sospechosa. Cuando don Beltrán quiere casar a su hijo don García con Jacinta, éste le 

inventa una mentira (que ya es casado) para imposibilitar los deseos de su padre porque quiere 

casarse con Lucrecia. En la línea dramática es uno de los aspectos que reside en el conflicto 

de la comedia puesto que don García ha sido imprudente en interpretar mal cómo se llama su 



110 

 

 

 

dama, y ese error lo pagará. Dicha rebeldía demuestra la característica del poder doméstico, a 

la cual hay que agregar como observa Arellano (2017b),  que al final, “nunca triunfa el 

patriarcado en las comedias” (min. 16:33).  

El tema principal es el amor y el honor, y de ahí se despliegan otros subtemas que 

estarán presentes en las comedias de Juan Ruiz, como es el caso de la Corte. Los personajes 

abordan desde diferentes perspectivas de acuerdo con su situación, como es el caso de don 

Beltrán, que le aclara al Letrado los saberes de la Corte cuando este está preocupado por lo 

que pudiera pasarle a Don García en la Corte por tener el vicio de la mentira:  

DON BELTRÁN Casi me mueve a reír 

   ver cuán ignorante está 

de la corte. ¿Luego acá 

  no hay quien le enseñe a mentir? 

 En la corte, aunque haya sido 

un extremo don García,  

 hay quien le dé cada día 

   mil mentiras de partido, 

y si aquí miente el que está 

en un puesto levantado 

en cosa en que al engañado 

la hacienda o honor le va, 

¿no es mayor inconveniente 

quien por espejo está puesto 

al reino…? Dejemos esto, 

que me voy a maldiciente.                    (vv.181-196) 

El amor mueve a don García, pero tiene el vicio de mentir, disfruta hacerlo y lo hace 

en cualquier oportunidad, pero cuando se ve envuelto en una situación amorosa que realmente 

le importa, es más vulnerable, opta por decir la verdad. Jacinta lo enfrenta  por embustero, ha 

descubierto quién es y lo cuestiona por quererle sin aún conocerle. Los malentendidos se 

complicarán porque todo lo que diga don García aumentarán la confusión en las damas que 



111 

 

 

 

esperan saber a quién ama en realidad. Don García expresa honestamente sus sentimientos, 

pero apelando al aforismo de Gracián ( 1998), “no es menester arte donde basta la naturaleza. 

Sobra la afectación donde basta el descuido” (H 19, p. 33). El gran descuido de nombrar con 

otro nombre a quien dice amar le causó perder la credibilidad ante ella; entonces, cuando el 

desmiente algo, invariablemente todo se vuelve en su contra. En el Acto II. 

DON GARCÍA Hoy vi vuestra gran beldad 

     la vez primera, señora, 

   que el amor me obliga agora 

   a deciros la verdad.     (vv. 2064-2067) 

Hablar de la mudanza de amor, es un tema muy común en las comedias de capa y 

espada, con gran facilidad los personajes mudan de amor ya sea por conveniencia, por 

defender su amor, por venganza, etc. Con ello, sigue siendo el amor la motivación que tiene 

el personaje de hacer lo que se requiera para alcanzar su objetivo. Lucrecia al ir conociendo a 

don García, aún y cuando lo identifica como mentiroso, duda de que el amor que expresa hacia 

ella sea falso. Acto III. 

LUCRECIA         ¡Cosa extraña! 

  ¿Es posible que me engaña 

  quien desta suerte porfía?     (vv. 2161-2163) 

Es atraída hacia él, pues la insistencia de don García le da esperanza de que sea 

verdadero su amor, pues ha despertado sus sentimientos. Los personajes expresan la facilidad 

de convencimiento que tienen para mudar de amor: 

LUCRECIA  […] que dado que es necedad 

dar crédito al mentiroso, 

como el mentir no es forzoso 

y puede decir verdad, 

oblígame la esperanza 

y el propio amor a creer 

que conmigo puede hacer 



112 

 

 

 

en sus costumbres mudanza,  

y así, por guardar mi honor 

si me engaña lisonjero, 

y si es su amor verdadero 

porque es digno mi amor 

quiero andar tan advertida 

a los bienes y a los daños 

que ni admita sus engaños 

ni sus verdades despida.               (vv. 2196-2211) 

Aun así, es cautelosa, manda decirle a don García que no vio su papel, pero que lo 

espera en la tarde en el Claustro del convento de la Magdalena. 

En Los empeños de un engaño también se van sumando otros subtemas como son: los 

celos, la amistad, el honor y la venganza. El recurso del engaño se enriquece o se modifica de 

acuerdo al tema en el trayecto de la trama. 

El engaño no adquiere la categoría de rasgo constitutivo de los códigos que los definen. 

Incide en los que tienen mayor importancia: amor, honor y honra, celos, pero también 

en otros como las relaciones paterno-filiales, la envidia, la ambición de poder o la 

traición. Permite elaborar a todos ellos de formas muy variadas y dinámicas y con 

frecuencia para enlazar diversos temas, sean principales o  secundarios en la acción. 

(Roso Díaz, 1999b, p. 124) 

 En este caso, se enlaza el engaño con la amistad, el énfasis que hace Leonor en 

confirmar su amistad con Teodora es casi un vaticinio que da el autor de que se romperán los 

lazos de amistad: Acto I, (DIE). 

LEONOR   Mujer soy y mujer eres,  

      no lo niegues si no quieres 

     una enemiga a tu lado, 

      que si conmigo enmudeces, 

      con falso pecho me tratas, 



113 

 

 

 

       y si amiga te recatas, 

      enemiga me mereces.         (vv. 614-620) 

Cuando Leonor interrumpe la batalla de don Sancho diciendo que don Diego es su 

esposo se dará un giro a la trama. Don Sancho ahora tiene que solucionar dos cosas, sus celos 

y la honra de su hermana: Acto I, (DIM y DII). 

DON SANCHO      A mi cuarto le llevad, 

         que en él es bien que se cure, 

         pues es de Leonor esposo, 

         y deste caso es forzoso 

                    que el secreto se asegure.            (vv. 860-864) 

El inicio del segundo acto abre con una pequeña escena de Campana con Inés donde 

el criado Campana recuerda en tono cómico la tendencia de utilizar los celos en el juego del 

amor para despertar interés en el ser amado: (DIE). 

CAMPANA  (Ya le da pena mi amor.   Aparte. 

           No hay mejor madurativo 

           para el pecho más esquivo 

                        que darle celos.)  Señor, 

ya, gloria a Dios, con salud   

te ves.                        (vv. 893-896) 

La comedia de acuerdo con las necesidades de su trama hace justicia 

independientemente de la posición social de los personajes: Leonor decide casarse con don 

Juan y castigar al Marqués en venganza de que ayudó a don Diego a juntarse con Teodora: 

Acto III, (DIE). 

LEONOR  (Del Marqués me he de vengar,   Aparte. 

            que a don Juan he de pagar 

             a sus ojos su cuidado.)             (vv. 2745 – 2747) 

 

 



114 

 

 

 

2.4 Técnica de Construcción del Engaño 

La línea que da la pauta de la trama principal es guiada por los objetivos del 

protagonista. “Es a través de las causas y las consecuencias de lo que vive el personaje 

principal que se concentra la responsabilidad de la demostración de la obra” (Alatorre, 1986, 

p. 69). Para ello, el autor, de acuerdo con ello, elige en cada comedia los recursos argumentales 

que den sustento al engaño de los personajes. 

El papel, es un recurso argumental eficaz en las comedias para entretejer las peripecias 

en función de complicar más el enredo. Neumeister (2011) menciona en Funciones y avatares 

de la carta en las comedias de Calderón, la relevancia que llega a tener el billete en una 

comedia, ya que apoya los momentos reflexivos y monológicos de un personaje donde el papel 

es el vínculo con alguien que, normalmente, no está presente por lo que deberá leerse en voz 

alta. De tal manera que, “el destinatario mismo, leyendo la carta, asume por eso el papel del 

mensajero de las personas presentes tanto en el tablado como en la sala” (p. 264). En el teatro 

del Siglo de Oro, la presencia del papel, billete o carta participa en la mayoría de las obras y 

es muy preciso y significativo el momento en que hace su aparición.  

De las tres obras que se estudian en este trabajo, el  papel  tiene mayor participación 

numérica en la obra de El Desdichado en fingir. Se registra en seis escenas en el Acto I,  en 

tres escenas del Acto II y en dos escenas del Acto III. A continuación se hace alusión a las 

cartas o papeles que tienen relación de manera directa o indirecta con el engaño, es decir, si 

son emitidas por un personaje engañador o si causan malentendidos. 

El contenido de una carta, la mayoría de las ocasiones es personal, para dar un aviso, 

expresar sentimientos o dar instrucciones. Para un personaje engañador, tener acceso a un 

papel que no le pertenece, le ofrece gran ventaja para saber qué hacen o traman otras personas 



115 

 

 

 

y sacar provecho de eso. De ahí que cuando “la carta llega a manos de un destinatario 

equivocado, en este caso el menos deseable posible produce complicaciones en la trama” 

(Neumeister, 2011, p. 270). Así es el caso en el Acto I de El desdichado en fingir, cuando 

Persio ayuda a Arseno a encontrar un papel y se le ocurre en el momento, fingir encontrarlo y 

darle otro que él traía para poder quedarse con el papel que ha visto que Ardenia lo arrojó. 

(DEP, DII, DIM).  

Levanta el papel que echó Ardenia. 

TRISTÁN  ¿Qué buscas? 

 PERSIO         Este papel,  

            que uno mío di por él 

                       a aquel galán venturoso.    ( vv. 286-288) 

Persio al leer el papel  se entera del plan de Ardenia para que Arseno entre a su casa 

suplantando la personalidad de su hermano. Sin dudarlo, decide hacerlo él. Acto I. 

Lee PERSIO un papel.  

“Yo tengo un hermano en Roma veinte años ha, llamado Arnesto, a quien de edad de cinco 

llevó Roberto, hermano de mi padre, yendo a servir al cardenal Coloma de mayordomo: este 

hermano dirás que eres, y que te vienes por haber muerto nuestro tío, que los muchos años de 

ausencia, la mudanza de niño a hombre, y la corta vista de  mi viejo padre aseguran el no ser 

reconocido; y con esto viviremos seguros del Príncipe, dándome primeo palabra de esposo, 

que desde luego te doy de esposa. Tu Ardenia”.  

De acuerdo con Canonica (2015), un aspecto importante que se debe observar en el 

análisis del papel, es si está escrito en verso o en prosa, “ya que en la realidad, las cartas no se 

escriben en verso. Éstas, en cambio, participan de la ilusión de la polimetría y en este sentido 

están más integradas por este motivo formal en el devenir de los hechos” (p. 340). El contenido 

de la carta en prosa es generalmente informativo, menciona el autor, y a veces, este tipo de 

cartas conlleva una función muy importante en el desarrollo de la acción dramática, pues 

provocan la expectativa en el lector/público que quiere ver cómo resuelven los personajes la 

situación ante la información que reciben. 



116 

 

 

 

En La verdad sospechosa, el uso del papel participa en menos ocasiones que en El 

Desdichado en fingir. En el II Acto, Jacinta para conocer las intenciones de don García, pide 

ayuda a su amiga Lucrecia, para que escriba un papel a García donde lo cite y acudir las dos 

para conocer las intenciones de don García. 

En el Acto III, la presencia de la carta cobra relevancia, ya que el personaje Camino es 

quien lleva  al lugar de la cita a don García. Le indica que la dama que trae el papel es Lucrecia, 

pero para el momento en que éste se acerca su dama, ya ha intercambiado el papel con Jacinta, 

de modo que no saldrá de su malentendido y da por hecho, de manera equívoca, que su dama 

se llama Lucrecia. 

DON GARCÍA Volved los ojos señora,     A JACINTA 

  cuyos rayos no resisto. 

JACINTA (Cúbrete, pues no te ha visto,    Aparte. 

  y desengáñate agora.) 

        Tápanse LUCRECIA y JACINTA. 

LUCRECIA  Disimula y no me nombres.     (vv. 2467-2471) 

El Aparte en las comedias es lo que el personaje dice sin que lo escuchen los otros 

personajes con quienes habla o se encuentren en escena. Es un recurso que da a entender las 

ideas y emociones interiores que le obligan a ocultar su sentimiento, pero de esta manera, al 

hablar consigo mismo o simulando pensar en voz alta, es oído por el espectador, provocando 

un lazo de complicidad y empatía. También se puede presentar un aparte cuando hay más de 

dos personajes y se dirigen a uno en especial sin que los demás escuchen, ya que es 

“instrumento esencial para el enredo que revela siempre la intimidad del agonista y con 

frecuencia tiene como base el diálogo con el amigo consejero, sabedor también de los engaños 

de éste”(Roso Díaz, 1999a, 78-79).   



117 

 

 

 

En El desdichado en fingir conforme avanza la acción hacia el clímax, los personajes 

tienen mayor uso del Aparte, y de esa forma se obtiene en las escenas un ritmo más vertiginoso 

que acentúa el tono cómico cada vez que el personaje expresa en voz alta lo que está sintiendo 

o piensa, en la convicción de que nadie lo oye. Acto II, (DII). 

ARDENIA  (¡Válgame el cielo! ¿Qué es esto?  Aparte. 

  Casi por creer estoy 

  que no es Arnesto. Mas hoy 

  sabré si es galán o Arnesto.) 

PERSIO Habla. 

ARDENIA  (Yo lo he de engañar.)    Aparte. 

  Digo que si tu no fueras 

  mi hermano, señor, pudieras 

  que yo te amase esperar. 

  Que esa gentileza y cara, 

  ese talle y discreción 

  y apacible condición, 

  ¿a qué peña no obligara?        (vv. 1705-1716) 

“La combinación de la carta con los apartes, ejerce un impacto más dramático que 

cualquier declaración verbal” (Neumeister, 2011). Da oportunidad a que el lector/espectador 

conozca la reacción de cada personaje ante la información, en este caso, de la carta que los 

está poniendo en conflicto. Como sucede en la escena de Arnesto al leer la carta que le dio 

Persio frente a Celia.  

En este sentido, Persio entiende muy bien el uso y función que puede tener una carta 

para sacar ventajas en circunstancias adversas. Al final del Acto II, Persio decide acercarse a 

Ardenia en plan de amores, aún y con las advertencias que su criado Tristán le ha dado. La 

didascalia implícita/explícita, señala que Persio, lleva consigo una carta con la certeza de que 

es una prueba o fundamento para defenderse si se complica la situación. (DIM, DII y DEP). 

TRISTÁN  Mira que prudente seas,  



118 

 

 

 

que entrar su padre podía, 

y fuera un trance crüel. 

Vase y escóndese detrás de la cortina. Muéstrale un papel. 

PERSIO  Si entrare, en este papel 

fundo la disculpa mía.       (vv. 1484- 1488) 

Persio se deja llevar por sus instintos, está a punto de ser descubierto por Ardenia y 

hábilmente la confunde diciéndole que es broma. Entra el padre de Ardenia y una vez que 

Ardenia sale de escena un tanto confusa, Persio aprovecha hablar con Justino y le muestra una 

carta que supuestamente escribió Ardenia. Le argumenta que el altercado que escuchó era para 

quitarle el papel, ya que la ha visto con un galán y sabe que si el Príncipe se entera puede 

molestarse y mudar su amor por ella. Esta situación que no le favorece a la familia, pues pone 

en riesgo su honor. Acto II, (DEM, DIM). 

Saca el papel. 

PERSIO  Este en la manga tenía, 

  yo quitársele quería;  

  resistióme y en efeto, 

  se lo quité. Mira en él 

  si nuestro honor ha ofendido, 

  porque noticia he tenido 

  que es de un galán el papel.     (vv. 1794-1800) 

En otro aspecto, la construcción del engaño hace uso de otros recursos como el manto 

o personajes tapados. Serralta (1998a) menciona que dicho recurso no se relaciona con el uso 

del disfraz en sí, ya que “el autor podía utilizar una tapada para introducir confusiones o 

ignorancias de identidad, malentendidos y demás lances generadores de enredo” (p. 132). Esto 

es, funciona al dramaturgo como una estrategia para crear situaciones donde los personajes 

descubren o escuchan a otros sobre algo que les interesa, y generalmente, causarán mayor 

enredo. Escena de El desdichado en fingir, Acto II, (DEI), (DIM). 



119 

 

 

 

Salen Celia con manto, tapada; y Perea.  

PEREA:  ¿Veislo ya, señora? 

CELIA:                                             Sí, 

   y ojalá que no lo viera. 

  ¡Ah, traidor! 

PEREA:   Mas si no fuera 

        esta locura por ti. 

ARDENIA:  (Cúbrete, que tiende el paso   (Aparte a INÉS) 

   hacia acá esta rebozada.               (vv. 1201-1207) 

En la estructura dramática también se perfilan los monólogos, ya que cumplen una 

función específica. Según Rull (1993) son “una expresión verbal de índole dramática y relativa 

extensión que emite un personaje cuando tiene como interlocutor un grupo indiferenciado de 

personas, el público auditor o su propia conciencia individual” (p. 331). Se considera que 

dentro de esa categoría se puede identificar también como soliloquio, de gran uso en la 

comedia del siglo de oro, cuando “implica soledad del personaje, soledad que puede ser real 

o ficticia según los casos; en el segundo estaríamos ante el fenómeno llamado  aparte, […] 

cuando comúnmente decimos “habla para sus adentros”, habla para sí”. (p. 332).  

En la comedia de La verdad sospechosa se presentan en el Acto II, dos breves 

monólogos, representan un momento de anagnórisis de los personajes. El primero de Don 

Beltrán que expresa la responsabilidad de enmendar el vicio de mentir de su hijo y los daños 

que ha creado, aun entendiendo la complejidad de quitar tal inclinación en una persona, todo 

para impedir que en la corte se enteren. El segundo monólogo es del personaje de Don García 

que se encuentra orgulloso de su habilidad de mentir y de lo fácil que ha sido persuadir a padre 

para justificar que no puede obedecer su mandato de casarse con Jacinta. Acto II, (DII). 

DON GARCÍA Dichosamente se ha hecho. 

  Persuadido el viejo va: 

  ya del mentir no dirá 



120 

 

 

 

  que es sin gusto y sin provecho, 

  pues es tan notorio gusto 

  el ver que me haya creído, 

  y provecho haber huido 

  de casarme a mi disgusto. 

   ¡Bueno fue reñir conmigo 

  porque en cuanto digo miento, 

  y dar crédito al momento 

  a cuantas mentiras digo!    ( vv. 1732-1743) 

En estos casos, la función de los monólogos no implica directamente en el engaño, 

pero es un momento que le permite al personaje reflexionar sobre sus actos, organizar sus 

ideas o idear acciones que resuelvan sus problemas. 

2.5 Los Personajes Definen el Engaño  

El autor a través de los personajes expone la idea que tiene del engaño, cómo engañar, 

los daños que causa, etcétera. Es decir, los personajes expresan casi como axiomas, con sentido 

y conocimiento de la causa, todo lo que entienden o consideran relacionado con el engaño, los 

cuales se identifican  de acuerdo con Serralta (1998b) como autocomentarios del autor. Se 

agregan algunos de los más destacados en las obras seleccionadas: 

En La verdad sospechosa, Don García no desiste hasta convencer a su padre de lo que 

él quiere y reconoce orgulloso su habilidad de mentir. Acto II, (DIE). 

DON GARCÍA ¡Qué fácil de persuadir 

   quien tiene amor suele ser 

 y qué fácil en creer 

   el que no sabe mentir!         (vv. 1744-1747) 

Más adelante, en el mismo acto, Lucrecia, define otra de las características de los 

mentirosos: la capacidad de jurar para dar credibilidad a sus mentiras. (DII). 

JACINTA  (¡Y lo jura! 

LUCRECIA          Siempre ha sido 



121 

 

 

 

   costumbre del mentiroso 

   de su crédito dudoso 

   jurar para ser creído.)              (vv. 1992-1995) 

Para cerrar el Acto II, Don García un tanto desesperado quiere aclarar las cosas con su 

amada y hablarle con la verdad, inútilmente, pues ha perdido credibilidad, además de seguir 

en su error de nombrarla equivocadamente y Tristán interpreta a su amo lo que está pasando, 

un tanto como advertencia de lo que ésta hace. (DIM). 

DON GARCÍA ¡Escuchad, Lucrecia hermosa! 

LUCRECIA  (Confusa quedo.)    Aparte.  

   Vase. 

[…] 

 TRISTÁN  ¿Qué te admiras, 

   si en cuatro o cinco mentiras 

   te ha acabado de coger? 

   De aquí, si lo consideras, 

   conocerás claramente 

   que quien en las burlas miente 

   pierde el crédito en las veras.    (v. 2140-2151) 

Don García, desesperado porque se han complicado su situación y se equivoca al decir 

un nombre que había inventado a su padre, aunque trata de remediar su error, sabe que no 

resultó bien librado. Tristán le señala que ha fallado en una de las bases principales para 

mentir. Acto III, (DIE). 

TRISTÁN   Y hubo bien en qué entender. 

El que miente ha menester 

gran ingenio y gran memoria.      (vv. 2227-2279) 

En el mismo acto, el personaje de Lucrecia muestra que su curiosidad por observar a 

los mentirosos, la ha llevado a concluir que es importante poner atención en las mentiras que 

estos dicen, pues son tan bien elaboradas que justamente las que parecen más verdad, son las 

mentiras, de ahí, que afirma la duda en la verdad. (DIE). 



122 

 

 

 

LUCRECIA  En mi vida me ha valido 

   tanto gusto el ser curiosa.  

   Y porque su falsedad 

   conozcas, escucha y mira, 

   si es mentira la mentira 

   que más parece verdad.          (vv. 2418-2423) 

La mentira puede hacer gracia, ser parte de una broma, pero, ¿en dónde o cómo se 

delimita el no dañar al mentir? La idea que plantea el autor a través de Jacinta sobre la mentira, 

implica que mentir no es lo grave, mientras no dañe a los demás. 

JACINTA  Pasar por donaire puede, 

   cuando no daña, el mentir; 

   mas no se puede sufrir 

cuando ese límite excede.             (vv. 2546-2569) 

Momento climático cuando don García, se muestra desesperado para que le crea su 

amada, quien ya lo identifica como mentiroso, sin dar crédito a sus verdades, Jacinta entiende 

que juega con ella y con Lucrecia, lo enfrenta en la convicción de que ha comprobado que es 

un mentiroso y a partir de ese momento Jacinta se convence de que aquel intento inicial con 

el que pretendió encontrar el amor en don García se ha mudado. Simplemente, recomienda a 

don García que trabaje su labor de convencimiento con Lucrecia: 

DON GARCÍA  Esta es verdad, ¡vive Dios! 

 JACINTA:   Hacedle vos que lo crea.    (vv. 2622-2625) 

En Los empeños de un engaño cuando Leonor descubre que don Diego finge muy bien 

querer a Teodora, pues ella consideraba que iba a fingir sólo un poco y el criado Campana 

para justificar a su amo hace la aclaración a Leonor. Primer Acto, (DIE). 

CAMPANA  O ha de ser del mismo paño 

de la verdad el engaño, 

o el remiendo se verá.      (vv. 782-784) 

 



123 

 

 

 

2.6 Distribución del Engaño en la Acción Dramática 

Como se ha comentado en este trabajo, el uso o frecuencia de un recurso por parte de 

los autores, aunque seguían una preceptiva dramatúrgica, dependía de su gusto y manejo del 

tema y/o de la obra. Fuera de coincidencia, el recurso se acentúa en los cierres de jornadas, en 

los momentos climáticos y en mayor o menor grado pero se mantiene hasta la última jornada, 

incluso, en la penúltima o última escena de las comedias.  

Figura 2 

Distribución de engaños por acto en cada comedia  

 

Nota: Figura 2 de mi autoría a partir de la recolección de datos de las obras: El 

dedicado en fingir,  La verdad sospechosa y Lo empeño de un engaño de Juan Ruiz de Alarcón 

(2024). 

Al observar en la Figura 2 el número de engaños que implementó el autor en cada 

comedia, se aprecia que tienen una carga de engaños y distribución diferente. Las tres 

comedias mantienen un ritmo ágil sostenido por el momento en que incursiona las peripecias 



124 

 

 

 

que dan giro de tuerca o momentos sorpresivos que mantiene atento al lector/público, sin 

embargo, llama la atención que en La verdad sospechosa, tiene una colocación del engaño que 

se va acentuando conforme avanza al tercer acto a diferencia de las otras dos comedias que 

contienen un esquema donde el primer acto es el que recibe mayor número de engaños.  

Conclusiones Parciales 

En El desdichado en fingir el recurso del engaño del papel destaca por su constante 

participación y se identifica como un elemento imprescindible para el enredo, funciona como 

pivote para desatar una confusión, argumentar una mentira o desengañar situaciones que dan 

soporte a la trama que trabaja a través de la acumulación de varios engaños conforme se 

desarrolla la acción hasta la última escena. Sin embargo, el engaño central de la trama es el 

mudar de ser, que en este caso resulta entonces por partida doble con Persio y con Arseno, con 

el cual se construye la base para el desarrollo de la trama y es un engaño mayor que se mantiene 

hasta el final de la comedia. 

En La verdad sospechosa la trama es complicada, pues las confusiones de los personajes 

se mantienen hasta el final y contrario a que se vayan aclarando, cada acercamiento para 

encontrar la verdad, los hará enredar más la situación. En esta comedia, como se indica 

anteriormente, el recurso del engaño de la mentira sustenta la trama principal, se apoya también 

en el recurso del papel y en el uso del manto o personaje tapado, siendo el objetivo la búsqueda 

de la verdad de los personajes lo que los lleva al desengaño y a entender que ante la verdad 

misma, se pueden tener sospechas. 

 En la obra de Los empeños de un engaño, Juan Ruiz de Alarcón lleva el engaño 

como eje central de la trama hasta el final; no es monolítico, sino que se suscitan del engaño 

inicial varios engaños en el trayecto de la trama hasta el desenlace de la comedia. Se 



125 

 

 

 

presentan secretos, fingimientos y malentendidos para plantear la situación y desarrollar la 

trama en torno a las complicaciones que estos mecanismos generan. El nudo de la comedia 

se enriquece con los agravios y los desengaños que ejercen el juego de desmentir las 

verdades con las mentiras, en una contraposición que revaloriza la verdad a partir de la 

credibilidad del personaje ante los demás y es hasta las últimas escenas que el desenlace se 

devela cuando los personajes se enfrentan para ordenar el caos y quedar cada quien con su 

desengaño y con su verdad. Un final merecido dentro de la cosmovisión teatral. El uso del 

engaño de mayor peso se desarrolla con los personajes centrales de don Diego y Leonor, sus 

engaños se focalizan en la misma línea antagónica que sus personajes ejercen, mientras don 

Diego se involucra en el engaño de manera involuntaria, su intención no es mentir, pero una 

vez  que lo hace se interna en el laberinto del engaño, un sinuoso camino del que podrá salir 

con el amor de Teodora. Leonor por su parte, es un personaje que busca enamorarse con 

quien ella elija y al enfrentar las trabas para lograr sus objetivos, opta por la vía del engaño, 

con gran ingenio torna a su favor cada situación que acontece e incluso como sucede al final, 

sacrifica su felicidad para obtener venganza. 

De acuerdo con las evidencias expuestas en el trabajo, se analiza que Juan Ruiz, no 

sólo aplica el recurso del engaño en función del enredo, sino también como un recurso para 

el manejo del ritmo,  suspensión  y/o como elemento sorpresivo para mantener la atención 

del lector/espectador áureo al provocar una vuelta de tuerca en las escenas climáticas de cada 

acto. 

 

 

 

 



126 

 

 

 

Capítulo 3. Símbolos Barrocos del Engaño Relacionados con el 

Desengaño en las Obras Seleccionadas 

 

 

En este capítulo se analiza la función socio-comunicativa de las obras de Juan Ruiz de 

Alarcón, situadas en el contexto del Siglo de Oro Español, desde la perspectiva de la Teoría de 

la Semiosfera de Lotman (1993), no solo como en un simple mensaje sino como un reflejo de 

las tensiones culturales que se manifiestan a través de un sistema complejo de signos que 

interactúan en un espacio semiótico, teatral. 

 Un complejo dispositivo que guarda variados códigos, capaz de transformar los 

mensajes recibidos y de generar nuevos mensajes, un generador informacional que posee 

rasgos de una persona con un intelecto altamente desarrollado.  Entender cómo sus textos 

reflejan y contribuyen a la construcción de su época. (p. 20) 

A continuación, se desglosan algunas categorías relacionadas con el engaño que se 

alinean con la noción lotmaniana a partir de que el significado se genera a través de la interacción 

dentro de una semiósfera, es decir, que se identifican como agentes activos en la transformación 

del significado dentro de la misma y conviven con su contexto cultural. De tal forma, que el 

análisis contribuya a un entendimiento más profundo de su obra y dentro del entorno del teatro 

del Siglo de Oro Español.  

3.1 Categorías  

Las categorías seleccionadas para este trabajo se eligieron a partir de los elementos que 

mayormente participan en las tres obras seleccionadas: El poder doméstico y libre albedrío, la 



127 

 

 

 

mentira en la mujer y el Caballero ideal, guardián del honor, la fama, el dinero, el espacio en el 

engaño, balcones y puertas, la oscuridad y la luz, tapadas y presos metafóricos. 

3.1.1 El Poder Doméstico y Libre Albedrío. Una de las características del género de 

capa y espada, es la creatividad e ingenio con que se presenta a las damas para rebelarse contra 

el patriarcado que les impone el decoro, (su discurso de deber ser, en conducta y apariencia). 

Pues en el terreno del poder doméstico, menciona Arellano ( 2017a), “usualmente quien ejerce 

el poder es el actante paterno que impone a la mujer un matrimonio no deseado” (p. 42). En 

tales situaciones, las damas se permiten plantear la posibilidad de un rompimiento y crear una 

dimensión lúdica propia del género donde el engaño se ejerce como un recurso que da las 

herramientas al personaje para burlar la norma, como trampolín para saltar la problemática  en 

la que se encuentra con la idea de que, posteriormente, podrán aclararse las cosas (sea con una 

disculpa o que las nuevas circunstancias justifiquen su razón). Este rompimiento del poder 

doméstico, en otras palabras, expresa la desautorización de los jóvenes hacia el padre que se 

representa generalmente codicioso y viejo. En palabras de Arellano (2017a) “En el género 

lúdico de capa y espada, manejados y burlados por los jóvenes, los viejos solo mantienen una 

ficción de autoridad” (p. 43). 

Esta libertad adquirida que empodera a las damas, por ser contraria a la realidad fuera 

de la ficción, es la que ejerce la teatralidad, la que permite que el lector/espectador juegue con 

ese imaginario concedido por la convicción de que en el escenario todo puede suceder. Tal es 

el caso de Ardenia en El desdichado en fingir que plantea la situación a in media res para abrir 

la comedia en un diálogo con Arseno, en la sala de su casa, ante el inconveniente de ser 

pretendida también por el Príncipe. Ardenia es quien tiene la idea de que su galán se presente 

suplantando la identidad de su ausente hermano para lograr vencer la barrera que les impide 

estar juntos. En este sentido, para los autores barrocos, desafiar un convenio matrimonial, los 



128 

 

 

 

inspira a crear situaciones que les permite exponer detalles de aquel que se permita afrontarlos. 

La forma en que lo hacen, generalmente, es a través de la suplantación de personaje o con la 

manta para ocultar su identidad, donde las trazas o engaños conducen al error, al malentendido 

que en el tratamiento dramático corresponden a las convenciones del género y dentro de ese 

marco genérico se orienta la interpretación del autor a través de su personajes. Tal es así como 

la teatralización del concepto de poder, de acuerdo con Alcalá-Zamora (1949), “aparece, y es 

natural, referido, casi siempre al real, a la encarnación monárquica que lo matiza” (p. 50). Es 

decir, se muestra con un criterio natural, relajado, pero que refleja la injusticia y la imposición 

a la que son sometidos por la figura de poder. En El desdichado en fingir Arseno exclama su 

percepción al respecto en el Acto I, (DIE). 

ARSENO       Al Príncipe que pretende 

da el vulgo la posesión.      (vv. 55-56) 

 En contraste a esa opresión opera el libre albedrío de las damas que en la ficción se 

permiten para irrumpir las normas, en La verdad sospechosa Jacinta se interesa por don García, 

pero en el proceso de la relación se construye un personaje deliberativo y racional en tanto lo 

que ella quiere lograr. Al final de la comedia, Jacinta decide no quedarse con don García, muda 

su amor, ya que para ella es prioridad la defensa de su honor. Por lo general,  los padres terminan 

aceptando el deseo de la hija, siempre y cuando no irrumpan en situaciones imposibles de 

perdonar. “Sobre el problema esencial del consentimiento, de la libertad para contraer 

matrimonio, Alarcón es radical, partidario resuelto de esa libertad, por encima de toda 

imposición coactiva y ajena”(Alcalá-Zamora, 1949, p. 39). El rechazo de Jacinta a don García 

es otro golpe bajo resultado de sus errores y los daños que ha causado su vicio de mentir.  

El libre albedrío en las mujeres de Los empeños de un engaño, adquiere relevancia en la 

escena final cuando don Juan y don Sancho confían en que Teodora va a revisar bien sus 



129 

 

 

 

obligaciones antes de emitir su decisión final, la cual para su decepción, corresponde al triunfo 

del amor y se decide por don Diego. Esa libre moción que ejerce Teodora es sustentada además 

por el apoyo que le brinda don Diego al recordarles a todos los derechos que tiene para ello, 

aunado  a la clara la presencia del Marqués como autoridad que dará fe de las decisiones que se 

tome para restaurar el orden. Tercer Acto. (DIE). 

DON DIEGO  […] Las leyes del casamiento 

  pronuncia la voluntad, 

  de Teodora consultad 

  el libre consentimiento, 

  que sin tan alta ventura 

  pensáis que he de merecer, 

  mil vidas he de perder 

  primero que su hermosura; 

   y si imagináis que no,  

  no tenéis qué recelar, 

  pues dello vendré a quedar 

  desairado solo yo.          (vv. 2688-2699) 

En La verdad sospechosa don García no obedece a su padre y miente para esquivar sus 

mandatos con engaños para no cumplirlos únicamente, sino que es su libre albedrío que lo guía 

para actuar de acuerdo con sus objetivos, como se ha mostrado anteriormente, en el análisis de 

la tipología de su personaje.  

Las damas, por su parte, se presentan cuidadosas del honor, crean situaciones que les 

permiten descubrir los detalles de quien las pretende para considerarlos antes de tomar 

decisiones. La forma o los medios que utilizan para ello, es a través de la suplantación de 

personaje o con la manta para ocultar su identidad, actuar a través de engaños o tapujos, es decir, 

corren el riesgo de que eso pueda traer consecuencias que conduzcan al error, al malentendido, 



130 

 

 

 

provocando paradójicamente lo que el personaje quiere evitar, pero son aspectos que funcionan 

dramáticamente para estructurar el enredo (Arellano, 1999). 

Las dos damas de Los empeños de un engaño actúan desafiando el patriarcado, al 

principio se muestran dispuestas a seguir lo que les ordenan y respetar su convenio matrimonial, 

pero bastó siempre que les llegara la oportunidad del amor para encontrar pretexto de zafarse 

del compromiso y  crear las circunstancias para unirse a su amor. Aunque la idea de rebelarse 

por amor no escapa de que la dama pueda cambiar de parecer, no se queda en el sentido 

romántico de conseguirlo o morir en el intento, ya que su prioridad puede ser otra. Es decir, se 

puede dar la ocasión donde las mismas damas sacrifican su amor cuando este no es aceptable 

en defensa de su honor o por dinero (como es el caso de Jacinta en La verdad sospechosa al no 

aceptar quedarse con don García por no considerarlo conveniente después de que ha 

comprobado que no puede confiar en él, por su verdad sospechosa). 

Las facetas que muestra el dramaturgo al abordar las figuras de autoridad en las 

comedias, juega de diferente forma en cada obra pero su función es la de examinar cómo se 

manifiestan las relaciones de poder a través de las interacciones de los personajes de acuerdo 

con su rango social. En cuanto a la representación del poder monárquico, describe Josa ( 2002), 

Juan Ruiz de Alarcón propone una monarquía dialogante:  

En sus repúblicas dramáticas las responsabilidades de Estado recaen sobre el privado, 

por lo que la figura del rey queda abierta, hasta las últimas consecuencias, a un continuo 

diálogo con la corte y los problemas que aquejan a su pueblo. (p. 422) 

De tal manera, complementa Arellano (2017), la revisión del poder en las comedias lo 

revisten los autores dentro de la convención teatral y con formas diferentes relacionadas  con 

los rasgos genéricos a los que corresponda, es decir, “definen en sus propias perspectivas la 



131 

 

 

 

presentación de todas las formas de autoridad y poder, y los conflictos posibles, negando toda 

idea de posturas monolíticas como la señalada por Maravall” (p. 44). 

El caso de El desdichado en fingir, se presenta desde el inicio de la comedia en el diálogo 

de Arseno y Ardenia que plantean sus las dificultades porque el Príncipe pretende a Ardenia, 

ante eso, prácticamente, están imposibilitados de comprometerse. Primera escena del Acto I, 

(DII). 

ARSENO  Al Príncipe que pretende 

da el vulgo la posesión.      ( vv.  55-56)  

El planteamiento del problema será ver cómo logran librar ese impedimento, y Ardenia 

con su ingenio y con su libre albedrío, creará la traza que dará móvil al enredo. Siendo esto 

último su verdadera intención, fuera de la crítica del orden político, más bien inclinada al 

respeto, a la moral, pero una moral, como define Alcalá-Zamora (1949) “ intelectualista, fría: 

ya en peregrinación al templo de la verdad, … en la aversión del engaño, en el desprecio de la 

mentira, en la exaltación constante de la veracidad” (p. 22). En ese aspecto, se observa que en 

las tres comedias es severo e incluso “obsesivo” en la condenación de la mentira como señala 

Alcalá-Zamora (1949). Ejemplo de ello es cuando don Diego reflexiona cuando termina de leer 

la carta que le ha enviado el marqués don Fadrique en Los empeños de un engaño:  

DON DIEGO   La firma dice: el marqués  

don Fadrique. (Él ha creído 

con razón, que le he rompido  

la palabra. Cierto es 

que la fama ha divulgado 

que soy de Leonor esposo. 

Salir al campo es forzoso, 

que un noble desfïado 

con razón o sin razón, 

por ley del duelo asentada, 



132 

 

 

 

solamente con la espada 

puede dar satisfacción. 

Sólo faltaba este daño, 

pues ya es forzoso morir 

o matar, para advertir 

   los empeños de un engaño.)   (vv. 1611-1627) 

3.1.2 La Mentira en la Mujer y el Caballero Ideal. La representación de la mujer y el 

caballero en las comedias de Ruiz de Alarcón corresponde a la pintura satírica que figuran una 

sociedad donde la apariencia es el juego primordial para dar pauta al esquema constructivo del 

género representado. 

En el primer acto, de La verdad sospechosa, en su diálogo don García describe en tono 

sátiro las formas de vestir incómoda de los caballeros y Tristán se enfoca en los diferentes tipos 

de mujeres que hay (las casadas, corruptas, abandonadas por marido, las busconas, las 

interesadas por el dinero) y plasma a detalle lo que aprecia desde su perspectiva sobre las 

mujeres mentirosas. Lo anterior cumple con el rasgo de la comedia de capa y espada que, de 

acuerdo con Arellano (1995) es común encontrar esa “sátira de las mujeres y corrupción de los 

usos amorosos y de la codicia femenina” (p. 291). (DIE). 

TRISTÁN  No todas dicen verdad 

  en esto, que mil taimadas 

  suelen fingirse casadas 

  por vivir con libertad.                (vv. 321- 324) 

La habilidad de mentir en una mujer también se presenta de manera implícita en algunos 

aspectos como al mostrar momentos que la mujer hace uso de su capacidad histriónica para 

lograr sus objetivos; tal es así que Juan Ruiz refuerza esa perspectiva a través del comentario de 

Constanza a su ama Teodora, para acentuar la admiración por dicha habilidad para fingir llanto 

ante la partida de su hermano don Juan. Acto I, (DIE). 

CONSTANZA   Saber querría, 



133 

 

 

 

si te alegró el ver partir 

a tu hermano, ¿cómo tanto 

pudo en los ojos el llanto 

el corazón desmentir?       (vv. 532-536) 

Es un momento sutil que demuestra el atrevimiento de la mujer para manejar situaciones 

a su favor por medio de un falso sentir, a lo cual Teodora argumenta que simplemente el llanto 

es producto del cúmulo de emociones que permitieron brotar con facilidad las lágrimas 

convenientemente. (DII). 

TEODORA  […] Yo estaba llena de enojos 

y así mi pecho, al entrar 

el gusto, arrojó el pesar 

en lágrimas por los ojos.        (vv. 545-548) 

¿El fingir emociones, el juego de la apariencia es inherente a las relaciones humanas?, 

¿hablar con la verdad complicaría el bienestar social?, en todos los rangos sociales se recurre a 

la mentira piadosa, nadie escapa de fingir o engañar alguna vez, cual sea la buena causa o daño 

que se pretenda.   

3.1.3 Guardián del Honor. En Los empeños de un engaño aunque no hay presencia del 

viejo o padre de familia consejero, esta figura  se representa con don Sancho y con el Marqués 

que cuidan actuar con el ejemplo. En El desdichado en fingir es Justino quien como padre de la 

dama está pendiente de que su familia profese la buena acción. Arellano (1999), identifica que 

en “la comedia de capa y espada, el honor, como otros elementos, es un componente explotado 

en sus potenciales cómicas. De ahí la calidad también cómica de los actantes «guardianes del 

honor» (padres viejos, hermanos)” (p. 64). Es el caso de Justino que cuida el honor de la familia, 

resulta un tanto ridículo y burlado en la comedia, pendiente de ejercer la buena acción en todo 

momento hasta sus últimas consecuencias, así se lo manifiesta a Persio cuando éste cuenta las 

acciones que Ardenia ha hecho. Acto II, (DIE). 



134 

 

 

 

JUSTINO  […] Esto fue mientras creía 

que mi honor no peligraba 

y que tu hermana miraba, 

como yo, por la honra mía. 

   Mas ya, Arnesto, que la veo  

tan cerca de ser perdida, 

aunque se pierda la vida, 

dar vida al honor deseo.         (vv. 1823-1830) 

En situación similar es el caso en La verdad sospechosa, con don Beltrán el padre de 

don García, quien lo enfrenta para recordarle lo que significa actuar con honor y preocupado 

por las consecuencias que puede generar su vicio de mentir. A inicio del Acto I, don Beltrán 

preocupado, expresa a manera de dicho popular que debió corregirlo cuando era pequeño. (DII). 

BELTRAN  Si la vara no ha podido, 

   en tiempo que tierna ha sido 

enderezarse, ¿qué hará 

   siendo ya tronco robusto?        (vv. 166-169) 

 Aun así, hará todo lo que esté de su parte para evitar el deshonor, lección que no entra 

en don García, pues una mentira lo lleva a desmentir con otra mentira. Acto II. 

DON GARCÍA   Quien dice que miento yo 

        ha mentido.  

DON BELTRAN        También eso 

     es mentir, que aun desmentir 

         no sabéis sino mintiendo.           (vv. 1464-1467) 

Pero ser personajes guardianes del honor, no significa que no mientan, ya que 

precisamente para evitar situaciones que afecten a su familia, están siempre atentos a las 

acciones de los demás. Por lo tanto, su visión previsora quiere anticiparse a los riesgos o peligros 

que se puedan presentar, ahí es cuando, se prestan a participar o idear situaciones que consideran 

que pueden evitar un acontecimiento que perturbe el honor de la familia,  lo que implica, si es 

necesario, mentir o engañar para remediar la situación. En este sentido, el guardián del honor 



135 

 

 

 

ronda en el mundo de la apariencia, en el engaño, que dramáticamente articula el enredo y 

restituye la imagen del deber ser, a través del hecho teatral. Lo que sucede, en palabras de 

Alcalá-Zamora (1949), es que Juan Ruiz de Alarcón, “a esos dictados del honor vuelve por otro 

camino, desde el imperativo de la veracidad, en que ha fundado su moral” (p. 24). 

3.1.4 La Fama. En lo que refiere a este tema, comprueba  Lobato (2022), no se presenta 

la idea de la fama comparada con otros bienes de la vida humana. “Son casos de justicia poética 

en los que la inventiva de los dramaturgos utiliza argumentos en tono a la reivindicación de una 

fama perdida hasta lograrlo, no siempre con final feliz”(p. 263). En La verdad sospechosa, don 

García muestra su ambición por la fama cuando don Juan en el primer Acto, comenta la fama 

que obtuvo una fiesta con una hermosa dama, motivo suficiente para que don García finja que 

fue su evento y lo describe con tal desplante de ingenio e inventiva, que, menciona Revueltas 

(2012): “ en la voz de don García cobra el espacio una condición de exuberancia, de belleza, de 

más que vivido, ensoñado, que inmediatamente hechiza a sus escuchas, al grado que les hace 

preferir esta verdad verbal a la real” (p. 148). (DII). 

DON JUAN  ¡Por dios, que la habéis pintado 

   de colores tan perfectas, 

que no trocara el oírla,  

por haberme hallado en ella!    (vv. 749 -752) 

El mismo Tristán, asombrado de la facilidad de palabra y creatividad de su amo para 

mentir, lo cuestiona sobre esa tendencia y don García contesta categóricamente que lo hace para 

lograr su cometido que es ser famoso. Primer acto. (DII), (DIE). 

DON GARCÍA Quién vive sin ser sentido, 

   quien solo el número aumenta 

y hace lo que todos hacen, 

   ¿en qué difiere de bestia? 

 Ser famosos es gran cosa, 



136 

 

 

 

   el medio cual fuere sea;  

 nómbrenme a mí en todas partes 

   y murmúrenme siquiera, 

 pues uno por ganar nombre, 

abrasó el templo de Efesia. 

Y al fin, es este mi gusto, 

que es la razón de más fuerza.     (vv. 857-868) 

En los últimos versos citados, don García ilustra la medida de su ambición  y su 

disposición para obtenerla al hacer alusión a Heróstrato, quien fue capaz de quemar el templo 

de Efesia por obtener fama y renombre. 

De acuerdo con el diccionario de autoridades RAE (2022),  la segunda acepción 

determina que “la fama se toma por la opinión de alguna persona, buena o mala, conforme a su 

modo de obrar” (Tomo III, s/p). Lo anterior se vincula con la actitud de alerta de los personajes 

para cuidar o evadir acciones que provoquen malos rumores. El caso se ejemplifica con don 

Sancho en el primer acto cuando pone de inmediato remedio a la situación que ha causado su 

hermana: encubre los hechos, cuida las apariencias y guarda secretos. La didascalia implícita 

enunciativa y proxémica asienta las indicaciones que en su casa han seguir. (DIE), (DIM). 

DON SANCHO A mi cuarto le llevad, 

  que en él es bien que se cure, 

pues es de Leonor esposo, 

y deste caso es forzoso 

que el secreto se asegure.        (vv. 860-864) 

Este tópico de la Fama, menciona Lobato (2022), figura en el teatro áureo español “con 

una visión común a los espectadores de su tiempo, la Fama pierde en parte su sentido ético a 

medida que no introducimos en la Modernidad.” (p. 279). Razón por la cual, don Sancho y don 

Juan, desesperados por los rumores que ha desatado la presencia de don Diego para sus familias, 



137 

 

 

 

deciden poner término sin concesiones. Casi al final del Acto II, en Los empeños de un engaño. 

(DIE). 

DON SANCHO    Mejorada así mi suerte, 

               ¿qué espero? Desengañemos 

               a don Diego y evitemos 

                con su ausencia o con su muerte 

                peligros de nuestra fama.       (vv. 1708 – 1712) 

La mirada del otro, la preocupación por el qué dirán también se manifiesta en La verdad 

sospechosa, quien cuida desde diferente perspectiva la mala fama que puede afectar a su honor, 

don Beltrán, pues está convencido de que uno de los peores vicios es el de mentir y que tarde o 

temprano afecta el desprestigio de las personas. Así lo expresa en el Acto II: 

BELTRÁN  Todos los vicios, al fin, 

   o dan gusto o dan provecho, 

   mas de mentir, ¿qué se saca 

   sino infamia y menosprecio?         (vv. 1460-1463) 

En El desdichado en fingir al inicio del primer Acto, Arseno y Ardenia debaten sobre el 

riesgo que corren al desafiar los deseos del Príncipe que pretende a Ardenia. Arseno, un tanto 

pícaro, reta a la dama a defender su fama ante el Príncipe, pues obedecerlo sin amor desafía su 

libre albedrío, pues se sabrá la mudanza de su amor. (DIE). 

ARSENO  Si cuanto tanto me ama 

tu pecho, al honor te mides, 

¿cómo al Príncipe no impides 

que te destruya tu fama?      ( vv. 49- 54) 

Queda claro que el vínculo fama-honor en las comedias del Siglo de Oro, apunta Lobato 

(2022), “…se visualiza en la vertiente del deshonor, del honor mancillado casi siempre en 

ámbito conyugal, que necesita recuperación de la honra” (p. 279). Sin ninguna otra implicación 



138 

 

 

 

más que la de cumplir su función dramática, se restablecerse sin complicaciones, muy fácil, al 

cierre de la obra cuando se recupera el orden.  

Cuidar el honor, ser acreedor de buena fama, es la encomienda constante en los 

personajes de las comedias de capa y espada donde el recurso del engaño está latente como 

medio para obtener sus objetivos o impedir el de otros. 

3.1.5 El Dinero. Las comedias de Alarcón también abordan el poder económico como 

un factor determinante en las relaciones sociales. Los personajes están definidos por su posición 

económica, lo que influye en cómo son sus interacciones y en la apariencia que quieren dar. En 

La verdad sospechosa, Acto I, don García con Tristán tienen un diálogo de aparente trivialidad 

sobre la vestimenta, casual de inicio, pero conforme avanza la plática sube el tono crítico e 

irónico de las incomodidades que encuentran en la moda del vestir, relacionada con las 

apariencias y el dinero. (DII). 

DON GARCÍA  Por esa y otras razones 

me holgara de que saliera 

premática que impidiera 

esos vanos cangilones, 

 que demás de esos engaños,  

con su holanda el extranjero 

saca de España el dinero 

para nuestros proprios daños.      (vv. 265- 268) 

Sin más que decir, cambian al tema de las mujeres, es Tristán quien explaya para don 

García su extenso conocimiento en el tema y asegura en repetidas ocasiones como el dinero será 

el móvil para tener éxito en la conquista y en el amor, remata su argumento con el dicho popular 

que advierte: “Que a la mujer rogando, y con el dinero dando” (vv. 430-431). El diálogo se 

interrumpe por el arribo del coche de Teodora y Jacinta, la forma en que describen lo que ven 

don García y Tristán, muestra el estatus social de las damas, su belleza. Tristán advierte a su 



139 

 

 

 

amo no olvidar la importancia de los dineros para conquistar a una dama. Fiel a los consejos de 

Tristán en esta escena, don García dice ser indiano, con el fin de aparentar riqueza e intriga  para 

asegurar un eficaz galanteo. Con ello, Juan Ruiz, no sólo recrea un encuentro típico de amor a 

primera vista, pues indica S. González (2003), presenta varios aspectos relevantes para conocer 

el carácter del personaje protagonista desde.  

la primera percepción que tiene el joven del ser amado, por el solo hecho de designarlo 

con el nombre que no le corresponde, se manifiesta a un tiempo como parcial y ficticia 

pues se complementa con una identidad social que no le pertenece. (p. 265) 

En el orden de lo simbólico el dinero actúa como un valor agregado a lo que se es, altera 

la realidad, crea apariencias. Se entiende, con las evidencias anteriores, que don García no solo 

es un personaje al que le gusta mentir, es un joven con todo el ímpetu de convertirse en alguien, 

ser reconocido, obtener fama y dispuesto a todo para conseguirlo. De acuerdo con S. González 

(2003), se mueve “en el terreno de las percepciones, de lo que logran captar los sentidos, es 

colocarse en el nivel de lo fenoménico, de lo aparente” (p.265). 

El juego de la apariencia y del fingimiento ligado al dinero, se presenta en El desdichado 

en fingir cuando Ardenia visita a Arseno al hospital de locos y menciona cómo va a solucionar 

la situación del encierro de su amado y hace gala de que con dinero y con amor todo se puede. 

Seguido a eso le indica lo que tendrá que hacer para poder verse. Son acciones que se permiten 

las damas de burlar reglas y cuidar las apariencias. Acto II, (DII). 

ARDENIA  Con el administrador 

alcanzallo todo espero, 

que si algo puede el dinero, 

yo lo tengo, y tengo amor.      

Saldrás con la noche obscura 

a verme, pero de día 



140 

 

 

 

tu vida importa y la mía 

que prosigas tu locura.     (vv. 1181-1188) 

En Los empeños de un engaño a través del personaje de Campana, la didascalia implícita 

icónica describe la familia a la que pertenece Teodora, razón por la que don Diego considera 

ocultar su amor por ella y no sabe cómo acercársele. Resalta nuevamente la relación del dinero 

con las apariencias y el engaño.  

CAMPANA    Y por esto me has mandado 

hacer, trazar y fingir, 

cuanto no fuere decir 

que es Teodora tu cuidado.     (vv. 361-364) 

3.1.6 El Espacio en el Engaño. Si se toma en cuenta que la función sinecdótica, en 

términos de Ruano de la Haza (1988) de todo escenario de corral, el espectador ponía el resto. 

Esto es, “…se valía de su imaginación activa para configurar el espacio dramático en el que se 

mueven los personajes, siempre guiado por esas didascalias implícitas o decorado verbal que 

marcan mentalmente unas escenografías que no se solían montar en escena” (p. 94). Entonces 

se puede entender cómo el espacio participa en la convención teatral (tanto para el actante como 

para el lector/espectador), de que las acciones ocurren en cierto lugar y de tal manera como si 

ocurrieran en ese momento. Esto por el acuerdo implícito del hecho teatral, no cuenta como 

engaño, se resignifican los signos en la cosmovisión teatral. 

En este sentido hay que recordar que las características del corral, al ser tanto austeros 

de elementos escenográficos, dan mayor sentido a la enunciación del lugar a través de la palabra. 

Al respecto, A. González (2011) “la construcción de este espacio es otro medio que tiene el 

dramaturgo para el desarrollo de la intriga y la proyección del conflicto, con lo que rebasa la 

función de la simple ubicación espacial” (p.20). Para seguir la línea de la construcción del 

engaño, esa característica del espacio precisamente daba ventaja al género cómico, al 



141 

 

 

 

establecerse entre puertas reales, continuas y frontales al espectador, que facilitaba realizar 

acciones engañosas provocadoras de accidentales encuentros y juegos de entrada y salida de 

personajes que van tejiendo el entramado del enredo de una comedia.  

Los dramaturgos del Siglo de Oro, de acuerdo con A. González (2011) nos muestran a 

través del uso del espacio cómo crean en el marco de una estética barroca, ya que la aparente 

sencillez de la trama de una comedia se transforma en un juego barroco complejo, pues no es 

un espacio lineal sino un espacio múltiple y laberíntico, en específico señala el estudioso:  

El espacio dramático de las comedias cervantinas y en general del teatro áureo 

corresponde a una expresión barroca profunda, esto es, en el nivel de la estructura y es 

el discurso dramático el que configura la expresión barroca de superficie. (p. 26)  

El análisis del uso del espacio con relación al engaño en Juan Ruiz en sus comedias, 

permite ver cómo funciona en una obra particular para entender mejor el sentido de la obra. “El 

carácter emblemático de los espacios es utilizado con gran eficacia tanto por los dramaturgos 

como por los directores de escena que saben que el espectador inmediatamente establece la 

vinculación entre la representación del espacio emblemático y  su significación” (Revueltas, 

2012, p. 149). Un ejemplo de ello, menciona la autora, es la escena de la cena en el Manzanares 

de La verdad sospechosa,  que sucede en la extraordinaria imaginación de don García, “de 

manera que los efectos de los signos teatrales en la representación, colaboran para darle 

corporeidad a lo imaginado” (p.147). 

DON JUAN ¡Por Dios, que la habéis pintado  

de colores tan perfectas,  

que no trocara el oírla, 

por haberme hallado en ella!     (vv. 749-752) 

La  literatura barroca,  conecta  lo  dicho anteriormente, con el valor simbólico de los 

espacios, al colocar en la Naturaleza imperfecta, la exaltación de lo artificioso, lo artístico y 



142 

 

 

 

estilizado, capaz de corregir los errores con que se  nos presenta la naturaleza (Zugasti, 2017, p. 

82). Y por lo tanto, dando preferencia a la necesidad de decorar la realidad, lo que implica estar 

en el mundo de las apariencias. 

Otro elemento, que se torna en este simbolismo son los balcones y puertas. Estos 

elementos arquitectónicos no son solamente decorativos, sino que actúan como símbolos que 

delimitan el espacio de las clases sociales. Se abren o cierran al amor y son nichos que invitan 

al murmullo, al secreto vinculado a su función principal que es dividir entre espacio público y 

espacio privado. Los usos del balcón en una comedia son variados y están al servicio de la trama, 

son un lugar donde los personajes se esconden, se exponen, se observan o son observados, son 

perfectos espacios para intensificar el engaño, revelar secretos y procurar encuentros. ¿Qué 

significa cruzar o no cruzar el umbral para un personaje? Cruzar el umbral está relacionado con 

las decisiones críticas que afectan el destino de los personajes, Juan Ruiz de Alarcón lo usa tanto 

para el cortejo como para el engaño. Según la preceptiva del subgénero de capa y espada donde 

generalmente son espacios destinados para los encuentros clandestinos.  

En El desdichado en fingir Ardenia con Arseno al inicio de la comedia, están en la sala, 

abriendo in media res la conversación coloquial donde los enamorados buscan cómo evadir los 

obstáculos que se les presentan. Ante eso, Ardenia  propone pensar una industria eficaz, 

entonces lo cita en la noche y en la ventana. Esto marca una diferencia entre el diálogo inicial 

con la propuesta deliberada de rebelarse por lo que corresponde moverse de espacio, a un lugar 

(ventana) y hora (noche) que aluden a lo prohibido, al  secreto, la cercanía física real de una 

ventana o balcón con el aposento de la dama. Provoca la tentación, la ilusión de la espera, del 

amor y es arropada por las sombras de la oscuridad que los protege de ser vistos por alguien.    

En La verdad sospechosa el uso del espacio en el mismo sentido, se puede mostrar 

mientras don García quiere cortejar a su dama Lucrecia y ella junto con su amiga Jacinta, 



143 

 

 

 

representan una de las escenas emblemáticas del enredo casi al final de la tercera jornada, pues 

cumplen con elementos que coordinan espacios y acciones simbólicas que delimitan la 

interpretación de los mismos. Es la escena del tercer Acto, cuando se reúnen los tres personajes 

mencionados en las puertas de la iglesia. Lugar que las damas han seleccionado por ser un lugar 

público que les brinda seguridad y al mismo tiempo pueden manejar el aspecto incógnito al 

encontrarse a través de una ventana que no permite identificarlas a las dos y pueden llevar a 

cabo el sondeo que quieren hacer para verificar que tan honesto es don García y a cuál de ellas 

pretende. Por ser de día, recurren a un elemento que les da protección y que tiene también un 

valor dual que juega en el simbolismo de ocultar o develar, recurrente también en las comedias 

áureas, con el recurso del engaño de traer mantos en la cabeza. (DIE), (DIP). 

JACINTA  (Cúbrete, pues no te ha visto, 

y desengáñate agora.) 

                      Tápanse LUCRECIA y JACINTA. 

LUCRECIA  Disimula y no me nombres. 

DON GARCÍA Corred los delgados velos 

a ese asombro de los cielos, 

a ese cielo de los hombres.  

¿Posible es que os llego a ver, 

homicida de mi vida?       (vv. 2470-2477) 

La didascalia implícita proxémica de don Diego que invita a Lucrecia a recorrer el velo, 

develar su rostro que tanto añora, también advierte la posibilidad de la renuencia de la dama a 

presentarse como es, el evitar su apariencia. Aunque don Diego está seguro de cuál de ellas es, 

motiva el tono cómico de la escena que juega con el cambio de dama y la confusión que va 

creciendo en ellas.   

Cuando Leonor en Los empeños de un engaño, observa desde su balcón al galán foráneo 

que circula por su calle, se establece en esa imagen,  el rango social  de los personajes en escena 



144 

 

 

 

(de ahí su interés por investigar a quien parece cortejar). Otra escena que destaca por el manejo 

de espacio y los engaños cruzados que ahí se presentan es cuando salta del balcón don Diego, 

situación donde el descubrimiento o la negación de la verdad está en juego, refleja las 

complicaciones del engaño y la desconfianza de los personajes. Se empalman los engaños, ya 

que la puerta está cerrada y tanto Leonor como Teodora, interpretan lo que oyen, lo que suponen 

que está pasando del otro lado de la puerta. Leonor piensa que don Diego quiere salir a buscar 

a Teodora. En cambio,  Teodora escuchó voces y se acerca y don Diego quiere escapar (en ese 

momento todas los frentes del espacio están activos). 

En el teatro de Juan Ruiz de Alarcón, el balcón sirve como un potente símbolo de 

estratificación e interacción social, son un punto de encuentro para los enamorados. La mayoría 

de las veces se citan en el balcón al anochecer para que no los vean juntos, ya sea porque son de 

diferente estatus social o porque uno de los dos está comprometido con alguien por convenio 

matrimonial del cual no quieren ser parte. “Por un medio u otro, con una invención u otra, los 

amantes siempre consiguen salvar el citado obstáculo haciendo prevalecer su ingenio y maña 

sobre la fuerza bruta” (Zugasti, 2017, p. 87). Y es, la mayoría de las veces, en el balcón, donde 

platican o crean la traza para vencer sus obstáculos.  

Las características arquitectónicas únicas de los corrales, incluidos balcones y voladizos, 

mejoraron la acústica y la puesta en escena de las representaciones. Esto facilitó la interacción 

directa entre los intérpretes y el público, lo que enriqueció la experiencia teatral general.  Así, 

el balcón emerge como un elemento multifacético en el teatro de Alarcón, simbolizando los 

encuentros y complejidades de las relaciones sociales. 

Las puertas en las comedias de Alarcón funcionan como umbrales que marcan 

transiciones importantes en la vida de los personajes. Cruzar una puerta puede simbolizar un 

cambio en la situación emocional o social, como el paso hacia el matrimonio o a la traición. En 



145 

 

 

 

la estructura de la trama el uso de las puertas facilita cerrar o abrir la comunicación entre los 

personajes, son un punto estratégico para esconderse de alguien o de algo, un  explorar engaños 

y desengaños. En Los empeños de un engaño, por ejemplo, las decisiones tomadas al cruzar o 

cerrar una puerta tienen repercusiones. Don Diego sabe el riesgo que corre cuando  entra al 

cuarto de Teodora, también cuando le da asilo don Sancho para cubrirlo de los rumores, entiende 

que está complicando la situación para poder aclarar todo a Teodora, pues permanecer en el 

recinto de otra dama, no lo podrá justificar fácilmente.    

Hay una relación crucial del uso del espacio con el contexto social, convirtiendo el 

símbolo de los balcones y las puertas en la lucha por la libertad individual frente a las 

restricciones sociales, no se quedan como elemento ornamental o narrativo únicamente. Las 

interacciones que ocurren en estos espacios en las obras de Juan Ruiz de Alarcón, por  lo general, 

marcan puntos estratégicos en la trama de las comedias, como pivote para el planteamiento o 

para enfatizar acciones con una función relevante dramática o teatralmente que corresponden de 

manera paralela, a los procesos internos de los personajes. Lo que representa el estilo 

introspectivo y complejo de los personajes de Juan Ruiz de Alarcón.   

Los recursos del engaño también se basan en las casualidades, en los encuentros 

sorpresivos, inesperados y la información que surge de ellos, lo que provoca consecuencias que 

pueden favorecer o no al personaje principal. El secreto, en esos casos, es celoso de quién lo 

puede obtener, pero dichas situaciones por lo general, inducen a malentendidos y causan daños 

sin haber tenido la intención de crear un desorden. Acto II, (DEP),(DIP). 

ARDENIA y INÉS escondidas  

ARDENIA  Lo que entre los dos platican 

  escuchemos desde aquí; 

  que las sospechas en mí 

  por puntos se multiplican.       (vv. 1831- 1834) 



146 

 

 

 

3.1.7 Escenas Nocturnas. La lógica del engaño es permanecer en lo oscuro, en lo oculto 

donde no se perciban las cosas con claridad y se genere la confusión. “La falta de luz suele estar 

en el origen de no pocas situaciones confusas, equívocos, cambios de personalidad” (Zugasti, 

1997, p. 135). De ahí la relación de establecer acciones en ámbitos con poca luz, como puede 

ser, entre cortinas, a tras de una puerta o en la noche.  

La Didascalia icónica de El desdichado en fingir en el Acto I, indica la descripción del 

momento temporal y del espacio donde se planea acordar los detalles de su plan para continuar 

juntos y evitar su compromiso con el Príncipe. (DII), (DIE). 

ARDENIA   Pensalla quiero, 

Arseno mío, más bien; 

con la noche obscura ven, 

que a la ventana te espero, 

y pensada la tendré. 

Vete agora, que vendrá 

mi padre de fuera ya.      ( vv. 95- 99) 

La relación del engaño con la oscuridad ya se ha señalado en algunos aspectos anteriores 

y por consecuencia, se relaciona la luz con la verdad, aunque se ha mencionado también que no 

funcionan directamente como contrarios, pero si contrapuestos, pues convergen en ciertas áreas. 

En el personaje de Teodora se manifiesta así: Los empeños de un engaño, segundo Acto, ( DIE). 

TEODORA Dueño de mi pensamiento, 

si son de esas tempestades 

causa las dificultades 

opuestas a nuestro intento, 

al puerto anhelad seguro, 

que si la vida aventuro, 

rayos dará la verdad,  

que en clara tranquilidad 

cambien el nublado obscuro.    (vv.1031-1040) 



147 

 

 

 

La búsqueda de la verdad, la tranquilidad tan anhelada por los personajes, es un eje de 

pensamiento que desprende Juan Ruiz en sus personajes para correlacionarlo con un 

planteamiento valorativo que encuentra constante en la esencia humana, más que como polos 

opuestos como en un prisma permanente que emerge de la espiritualidad, de la trascendencia. 

En el orden de lo simbólico, el dramaturgo elige entonces qué escenas figuran en la oscuridad 

donde “La noche es la morada de la confusión, del engaño, de la mentira, del pecado en 

definitiva” (Fernández Rodríguez, 2015, p. 58).  

3.1.8 Tapadas. Este recurso del engaño, aclara Serralta (1998a), que no significaba una 

“obsesión  por  el  disfraz  ni a  nada parecido,  sino  a  la comodidad  con  la cual podía utilizar 

el autor una tapada para introducir confusiones  o ignorancias de identidad, malentendidos y 

demás lances generadores de enredo” (p. 132). Los ve como mecanismos  inductores, que 

facilitan  la progresión  de la  intriga, y mecanismos obstructores, que la interrumpen o la frenan.   

Se pueden presentar ocultaciones breves, esporádicas, donde la noche juega papel 

fundamental que se complementa con este recurso de las tapadas, velo o manto. En El 

desdichado en fingir, se llevan a Arnesto al hospital de locos y recibe la visita de Celia y de 

Ardenia, ambas llevan mantos, aun así intuyen que son rivales. Las escenas de inicio del segundo 

Acto, tienen un álgido ritmo y movimiento ya que se cruzan dos enredos. Juan Ruiz de Alarcón 

utiliza el manto para crear mayor confusión que las damas que lleguen a visitar a Arseno, las 

figuras que están encerradas en el hospital de locos, contrario a su condición de libertad privada, 

son quienes pueden observar a toda persona que se acerca y las identifica, mientras que para los 

personajes que están afuera, gozando de su libertad, aparentemente no lo es así, ya que se 

mueven y ocultan para no ser identificados, ¿quién está preso y oculto? Es Celia quien, con tono 

irónico a lo que está pasando se manifiesta así: (DII). 

CELIA      ¿A un furioso aprisionado 



148 

 

 

 

tan en seso se visita? 

O no es cuerda la visita, 

o no es loco el visitado. 

 Dél lo visto me da indicio 

que me fuerza enloquecer, 

porque ¿a quién tanta mujer 

no le quitara el jüicio?              (vv. 1217-1224) 

3.1.9 Presos Metafóricos. El carácter instrumental que hacen los dramaturgos españoles 

del Siglo de Oro de cárceles y prisiones, lo realizan con un enfoque metafórico sin apegarse a 

la ley, puesto que es un mecanismo para romper la dinámica de un enredo. Así ocurre con el 

grito del Príncipe en El desdichado en fingir, ¡Atad ese loco presto! que manifiesta como 

autoridad su molestia, por el desacato que se ha llevado a cabo en su presencia,  y el sujeto que 

se culpa, en este caso Arseno, deberá cumplir el mandato. En el teatro Barroco español, no 

figuran este tipo de recintos como en la vida real, representan sólo dos tipos de prisión que 

pueden crearse en la cosmovisión teatral:  

…la prisión del no ser: un oscuro limbo, un albergue terrible, en el que la vida y muerte se 

confunden. La segunda es el mundo, entendido éste como cárcel del hombre. Sus calabozos 

sirven de morada a todo tipo de individuos sin distinción alguna. (García Abad, 2013, p.195) 

De esta manera se identifica que la prisión en la dramaturgia del Siglo de Oro, responde 

más a un medio operativo que regula la conducta de un personaje que aparentemente se sale de 

control, la presencia del rango mayor de autoridad de cada comedia es quien ejerce ese criterio 

y generalmente, siguiendo la línea del enredo y del engaño, tendrá sus bases para apoyar o aislar 

al personaje central según corresponda con la trama de la comedia.  

La veracidad de la “justicia” que ejerce la autoridad hacia un personaje, no siempre se 

rige con el decoro correspondiente y los argumentos que sustentan dicha acción se vinculan con 

la tipología de engañador-engañado que juega en la estructura dramática. La irrupción que ejerce 



149 

 

 

 

a la acción afecta directamente al ritmo y tensión en el clímax de la escena, por tal motivo, 

menciona García Abad (2013), con referencia a la descripción de estos lugares, “ésta se presenta 

bastante restringida: torres, palacios, quintas, calabozos, mazmorras, casas propias y ajenas, 

cárceles, cuadras, conventos, chozas, grutas, castillos, cuevas y alcázares” (p. 196).  

De las comedias que participan en esta investigación, en El desdichado en fingir, 

claramente se marcan los momentos donde se lo llevan al hospital de locos, excusa que 

encuentra el Príncipe para hacerlo a un lado de su camino, puesto que pretende a Ardenia. Más 

tarde que ha salido del encierro Arseno, lo vuelven a encerrar ahora en la cárcel, ahora si con 

conocimiento de causa. El personaje protagónico, la mayor parte de la obra está privado de su 

libertad, sin poder llevar a cabo los planes que con Ardenia tenía. En La verdad sospechosa y 

en Los Empeños de un Engaño, los personajes no los encierran físicamente pero son candidatos 

para clasificarse en presos metafóricos por sus frustraciones. De la primera comedia, Don 

García, quien se condena  a sí mismo cada vez que dice mentiras; y de la segunda, don Diego 

de la misma manera, se condena por caer en las redes que ha tejido su engaño, creando un 

laberinto sin salida, su prisión.  

Conclusiones Parciales 

Con lo anterior expuesto, se percibe que el autor implementa dichos elementos que 

propician por su naturaleza malentendidos o errores en las acciones o decisiones de los 

personajes. Estos pueden ser a través de elementos externos (dinero, espacio, noche, tapada, etc) 

o internos (fama, presos metafóricos, poder, etc.), se vinculan al entramado de la acción 

engañosa pero su característica mayor es la simbología que proyectan en la teatralidad. Es decir, 

que ejercen una dialéctica entre el engaño y desengaño que juega en la teatralidad de cada 

comedia para proyectarse en la incursión de la apariencia y el deber ser. Lo anterior para dar 



150 

 

 

 

soporte o contraste al planteamiento de búsqueda de la verdad, pues como se ha mencionado, 

en el desenlace de la trama siempre sale a la luz la verdad. De tal manera que el engaño o los 

recursos con que se le represente no se contemplan como némesis de la verdad sino como  

recurso obstructivo para llegar a ella. 

De acuerdo con Serralta (1998a), la utilidad de estudios que “abordan las posibilidades 

técnicas de la creación puede resultar insuficientes para abordad al totalidad de las facetas de 

una obra pero permite matizar y complementar las conclusiones de los diferentes e 

imprescindibles enfoques críticos de nuestro siglo” (p. 132). En este caso, el análisis semiótico 

de los diversos juegos del engaño permite observar más allá del modus operandi de los 

personajes en la trama ya que proyectan el discurso que expresa el autor a través de ellos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



151 

 

 

 

Capítulo 4. Filosofía del Desengaño en el Teatro Barroco 

 

 

El momento de pesimismo y el colapso de la España del siglo XVII, llevaron a una 

posición importante el pensamiento crítico de cómo enfrentar su realidad. En torno a ello, 

comenta  Campbell (2012), “las circunstancias históricas de sobra conocidas, incidieron en que 

el estoicismo cristianizado-o neoestoicismo- arraigara en España no sólo como paliativo del 

declive de la monarquía, sino como una propuesta moral, primordialmente senequista” (29).  

Y una de las características que conlleva esa reacción a su entorno en conflicto se 

concentra con perspectiva sombría de la vida, en la búsqueda de la verdad: el desengaño. Este 

puede definirse como “una especie de sabiduría que permite al hombre mirar las cosas al margen 

de su apariencia, indagando sobre su verdadera esencia” (Sebastian, S. citado en Vives-

Ferrándiz, 2012, p. 32). Concepto que se ve reflejado en la dramaturgia de autores del Siglo de 

Oro Español, por influencia de los pensadores Gracián y Séneca principalmente, ya que en el 

teatro encuentran un espacio privilegiado para explorar y representar las tensiones que reflejan 

los conflictos humanos mediante la combinación de entretenimiento, crítica social y reflexión 

filosófica.  

…la visión pesimista del desengaño, que subraya aspectos del barroco español, 

confluyen tanto las consecuencias de una realidad político-social (sin exagerar 

demasiado su reflejo en las expresiones artísticas) como la lección religioso-moral que 

vuelve incesantemente sobre los motivos de la ilusión, el orgullo, sobre la vanidad de las 

cosas terrenas. (Carilla, 1966, pp. 32-33) 



152 

 

 

 

En ese sentido, menciona Fernández Mosquera (2023) que “Calderón de la Barca no se 

sustrajo a este sentimiento y, en muchos casos, se ha considerado su teatro como la mejor 

representación del concepto” (p. 133). Relacionado con lo citado, es posible que la dramaturgia 

de  Juan Ruiz a su manera, también proyecte el sentimiento del desengaño barroco, puesto que 

estudiosos como Whicker (1996) se ocupan de reafirmar el conocimiento que tenía sobre sus 

contemporáneos, en su investigación: 

refocuses existing critical opinios of Alarcón´s work so as to present a chherent vision 

of his achievement as a dramatist which reveals a previously undervalued intelectual 

dimensión to his work, and indicates that he had read widely and considered deeply not 

only the work of his contemporanies on literary theory, theology, political philosophy 

and the art of war, but also the moral philosophy of Plato, Aristotle, Seneca, Augustine 

and Aquinas5. (p. 8) 

Con lo anterior es necesario prever en todo momento que el análisis de la investigación 

se enmarca en el género de capa y espada, ya que, críticos como Ribbans (2010), identifican en 

Juan Ruiz que La verdad sospechosa es su obra maestra “that at the same time as it posed serious 

moral issues at both the individual and collective level exploited the qualities of the theatre to 

maintain a forceful dramatic tensión to the very end.”6 (p. 141). Se difiere de eso porque como 

menciona Arellano (1999), “se examinan las comedias de capa y espada como monumentos, 

sobre el horizonte de expectativas que las convenciones genéricas, ya sabidas por el público 

 
5 [Reorienta las opiniones críticas existentes sobre la obra de Alarcón para presentar una visión 

coherente de su logro como dramaturgo que revela una dimensión intelectual previamente subvalorada de su obra 

e indica que él había leído ampliamente y considerado profundamente no solo el trabajo de sus contemporáneos 

sobre teoría literaria, teología, filosofía , política y el arte de la guerra, sino también la filosofía moral de Platón, 

Aristóteles, Seneca, Agustín y Aquino. (p. (8)] (Traducción propia). 
6 [que al mismo tiempo que planteaba grandes cuestiones morales a nivel individual y colectivo, 

explotaba las cualidades del teatro para mantener una poderosa tensión dramática hasta el final (p. 141).] 

(Traducción propia). 



153 

 

 

 

coetáneo, determinaban en los corrales del Siglo de Oro” (p. 14). Ante lo expuesto, es Whicker 

(1996), quien encuentra el equilibrio de la argumentación que Alarcón mantiene en su 

dramaturgia respecto a los aspectos morales y de entretenimiento que rigen a la comedia áurea.  

Despite the fact he was working in a moral climate in which imaginative literatura was 

frequently presented as a threat to the moral wellbeing of society, alarcon regarded the 

act of creating fictions wich were carefully calculated to reprove vice and to promote 

virtue as an honourable and praiseworthy occupation 7. (p. 4)  

¿Existe un vínculo del engaño que desarrolla el autor en sus comedias con el desengaño 

barroco? En este apartado se revisa, cómo dialogan o no, las estrategias de engaño en los 

personajes alarconianos que anteriormente se identificaron con los ideales éticos y filosóficos 

del desengaño propios del Barroco. 

4.1 El Desengaño en Escena: una Mirada a los Personajes  

El desengaño tiene un valor estructural dentro de la dramaturgia como un elemento 

encargado de aclarar aspectos del enredo en el desarrollo de la trama y sobre todo al final de la 

obra. Sin embargo, en  las comedias de Juan Ruiz de Alarcón, varios aspectos pueden ser vistos 

como representativos del desengaño barroco, aunque este tema no está explícitamente 

desarrollado en ellas. Pues a través de sus personajes Alarcón explora semblantes que pueden 

estar relacionados, como menciona Vives-Ferrándiz (2012), con esta mirada crítica donde el 

“mirar, verdad y tiempo son los ejes sobre los que se articula el concepto de vanitas y desengaño: 

mirar para desengañarse, mirar para alcanzar la verdad eliminando las apariencias, mirar para 

acomodar la vida al ineludible paso del tiempo” (p. 34).  

 
7 [A pesar del hecho de que trabajaba en un clima moral en el que la literatura imaginativa se presentaba 

frecuentemente como una amenaza para el bienestar moral de la sociedad, Alarcón consideraba el acto de crear 

ficciones cuidadosamente calculadas para reprender el vicio y promover la virtud como una ocupación honorable 

y loable. (p.4)] (Traducción propia). 



154 

 

 

 

A continuación el análisis muestra de qué manera los personajes de Juan Ruiz de Alarcón 

reflejan la tensión entre el engaño-desengaño dramático y el pensamiento del desengaño barroco 

en sus construcción dramática. 

4.1.1 El Desengaño Ético en Engañados 

En la mayoría de los personajes engañados el desengaño está en función del amor, 

desilusión amorosa, los celos o la venganza. En El desdichado en fingir, Celia es un personaje 

engañado que juega en la terna de amores y no está correspondido, pero a diferencia de otros 

similares en las comedias seleccionadas (como lo son: don Sancho, don Juan en Los Empeños 

de un Engaño y don Juan en La verdad sospechosa), Celia  devela secretos y acciones engañosas 

que generan una trama secundaria para la complejidad del enredo. Es la única que conoce la 

identidad de los galanes que están fingiendo ser el hijo de don Justino. Tanto Persio como 

Arseno, tienen deuda con ella, puesto que no le han cumplido en amores. En ese aspecto, 

significa que su presencia es un riesgo para ellos. Cuando se encuentra con Persio, le grita sus 

verdades por los engaños y traiciones que ha sufrido. En dicho diálogo, Juan Ruiz expresa a 

través de Celia, la condenación mayor para un personaje como Persio, en la que de nada le sirven 

sus soberbios engaños, pues tarde o temprano enfrentará la verdad, “la inevitable verdad que se 

manifiesta en la filosofía del desengaño de la cultura barroca hispana como la muerte Baltasar 

Gracián” (Quirós Casado, 1988, p. 39). 

CELIA   Aunque el nombre te mudaras, 

¿qué importa, si el rostro no? 

Aunque también se mudó, 

pues que tiene ya dos caras. 

  ¿Pensabas toda tu vida 

poderte de mí esconder? 

¿No conoces el poder 

de una mujer ofendida? 



155 

 

 

 

   ¿Deso pensabas valerte? 

Ingrato, ¿no consideras 

  que aunque de mí te escondieras, 

al fin te ha de hallar la muerte?      (vv. 2060-2071) 

  Persio quiere calmarla, le promete que se casarán a su regreso, la desengaña con 

mentiras diciendo que es hijo de Justino. Celia decide ir al juzgado a pedir justicia y delatar a 

Arnesto por los agravios que le ha causado fingiendo ser Persio. Cuando le piden reconocerlo 

se da cuenta de que es Arseno quien finge ser Arnesto, podría delatarlo y mejor  lo enfrenta para 

que él se identifique. Arseno mantiene su farsa y Celia confirma que es él a quien denuncia, 

pues también merece castigo. El objetivo de Celia es hacer justicia por lo que le han hecho pasar 

y el conflicto que enfrenta es que nadie aparenta ser quien es. Es afectada por el desengaño ético 

de los galanes que han jugado para dominar la situación de acuerdo con sus objetivos pero Celia 

en todo momento enfrenta a todos con una herramienta infalible:  

CELIA                                La razón 

y verdad no tienen miedo 

y así nunca hablaron quedo.        ( vv. 2076- 2078) 

Ardenia, por su parte, en El desdichado en fingir, es un personaje que al generar la traza 

principal de la comedia y descubrir cómo falla su plan, pasa por varios procesos de desengaño. 

Primero ante ella misma, al descubrir que no pudo controlar la situación y después cuando 

Tristán la desengaña a ella y a su padre al aclarar que es Persio quien se hace pasar por Arnesto. 

El amor le permite jugar con las oportunidades que se le presentan para buscar quedarse con 

Arseno. No se rinde en ningún momento, es ingeniosa, esquiva la ética y se atreve a mentirle a 

su padre al decir que su verdadero hermano está en la cárcel y que debe ir a sacarlo. 

ARDENIA  jOh, engaños 

de amor! 

JUSTINO  Enredos extraños 

 he venido a descubrir. 



156 

 

 

 

 ¡Ved de un engaño el rigor! 

¡Que el hijo que yo engendré 

 preso entre locos esté 

y regalado un traidor!     (vv. 2201-2207) 

Esta secuencia de desengaños-engaños aceleran el ritmo de la comedia. Conforme los 

personajes tratan de aclarar una situación la complican, por lo que al llegar al tercer acto se ha 

creado la sensación de que los personajes están en un laberinto sin salida. En el fragmento 

anterior se muestra a don Justino desengañado sobre el usurpador Persio, pero con la creencia 

de que su verdadero hijo es el que está en la cárcel.  

El Príncipe, por su parte, considera que Arnesto no le permite acercarse a Ardenia y en 

un arrebato desesperado manda matarlo, pero al enterarse que sus criados han cumplido tal 

misión, reflexiona sobre las consecuencias de dicha acción. 

PRÍNCIPE      (Oh, loco amor! ¡Oh, deseos!   Aparte. 

¿Dónde me habéis de llevar? 

¡Que yo, que ejemplo he de dar, 

cometa casos tan feos!)        (vv. 2324-2327) 

El mandato del Príncipe es una acción muy fuerte, ya que se deja llevar por sus instintos. 

El hecho de que se arrepienta, no elimina la falta que ha cometido. Sin embargo, dicha tensión 

dramática la utiliza Juan Ruiz para contrastarla con la torpeza de los criados del Príncipe al fallar 

en su misión. Más adelante, cuando se desmiente que no eliminaron a Arnesto, el Príncipe se 

muestra colérico con sus criados  porque han sido desleales con él. Tales circunstancias han 

cambiado y le basta con que el supuesto Arnesto se ausente por un tiempo. Así, cuando llega el 

Correo con una denuncia contra Arnesto, no se opone a arrestarlo, puesto que es una acción 

menos drástica para alejarlo de Ardenia. Posteriormente, en el desengaño dramático, a todos 

sorprende la presencia del verdadero Arnesto. El Príncipe le pide aclare a Ardenia y a Arseno 



157 

 

 

 

que aclaren las cosas y no le queda más que enfrentar su desengaño ético y político al no ver 

posibilidades con Ardenia y dedicarse a cumplir sus funciones y restablecer el orden. 

Otro momento de tensión al margen del desengaño ético sucede durante toda la comedia 

de La verdad sospechosa ante la posibilidad de que don García se dé cuenta de que nombra 

equivocadamente a la dama que pretende. Es decir, Juan Ruiz juega con el recurso del engaño-

desengaño para mantener la atención en todo momento del lector/público, incluso cuando 

literalmente algunos personajes sospechan del error, lo desmienten enseguida ellos mismos.  

JACINTA   (¿Yo, Lucrecia? ¡Bueno va!   Aparte. 

   ¿Toro nuevo, otra invención? 

     A Lucrecia ha conocido 

y es muy cierto el adoralla 

 pues finge, por no enojalla, 

que por ella me ha tenido.)    (vv. 2552-2557) 

En la continuación de esta escena, los personajes presentes tratan de descifrar lo que está 

pasando (cada uno por su cuenta) sin una comunicación realmente directa. Esto genera mayor 

desconfianza, Jacinta  se desengaña del galán que esperaba encontrar en don García al descubrir 

que es mentiroso y ya no le cree nada. 

JACINTA Hacedle vos que lo crea 

¿Qué importa que verdad sea 

Si el que la dice sois vos?   (vv. 2623- 2625) 

Así, el desengaño está  latente en toda la comedia, pero no se realiza hasta la escena final 

con el desengaño dramático que aclara y reestablece el orden.  

4.1.2 El Desengaño Gnoseológico en Engañados 

Los personajes de Teodora en Los Empeños de un Engaño y de Jacinta en La verdad 

sospechosa, son representativos del desengaño gnoseológico, ya que sus acciones muestran una 

constante vigilancia del raciocinio en cualquier situación, antes que dejarse envolver por los 



158 

 

 

 

efectos de las apariencias. Son damas que caracterizan a las enamoradas de las comedias de capa 

y espada, las distingue su sentido lógico para enfrentar y solucionar los obstáculos que se les 

presentan. 

Teodora cuando afronta la traición de quien consideraba su amiga y cómplice; Leonor, 

muestra una reacción fría y racional ante ese desengaño: 

TEODORA Bien dices. Lo que has debido, 

has hecho; justa venganza 

tomas, pues mi confianza 

fundé en tu firmeza mal, 

sabiendo que es natural 

en la mujer la mudanza. 

 No des color mentiroso 

de honor a lo que es amor. 

Pues diera al mundo tu honor 

desengaño tan forzoso  

con ser don Diego tu esposo, 

 y pues mi razón adviertes, 

si me costase mil muertes, 

 no has de conseguir su gusto.    (vv. 1095-1108) 

Cuando don Diego trata de explicarle sus acciones y le declara que es a ella a quien ama, 

el razonamiento de Teodora, vuelve a ser lógico. Si verdaderamente era para llegar a ella, le 

indica que debió haberla incluido en su fingimiento. Se desengaña, analiza el panorama 

completo y expresa: 

TEODORA  Ya veo 

 que vuestro falso deseo 

 amó su comodidad.  

Sangre, riqueza y beldad 

   vistes en Leonor y, así,  

aunque tanto os merecí, 

   quisistes al mismo paso 



159 

 

 

 

 obligarla, por si acaso  

me perdiésedes a mí.  

    Y pues ya con eso habéis 

merecido su favor, 

la opinión que le debéis, 

vida por ella tenéis, 

   pagádsela con la mano, 

   que yo, pues ha sido vano 

 el crédito que tenía 

del amor vuestro, la mía 

resuelvo dar a su hermano.    (vv.1162-1180) 

Jacinta en La verdad sospechosa, de manera similar, mantiene el control de sus 

emociones; se enfoca en conocer la verdad de las cosas y desconfía en todo momento de las 

apariencias. Analiza las oportunidades que se le presentan, sin apresurarse en sus decisiones, ya 

que ante todo cuida del honor y de actuar propiamente ante su círculo social. Es la dama que va 

hilando las mentiras con las verdades de don García. Resuelve sin dejarse llevar por la emoción, 

contempla las opciones para obtener sus objetivos y salir bien librada socialmente de cualquier 

situación. Aunque duda de seguir con don Juan, cuida la relación con él, no se arriesga ni 

confirma ni anula su compromiso, para ganar tiempo a dar pasos firmes. 

Reúne suficiente información de García, desmiente que es perulero, descubre que es el 

hijo de don Beltrán, que acaba de llegar de Madrid, lo que le da argumentos para dudar de él y 

lo enfrenta: 

JACINTA  ¡Hasta aquí pudo llegar 

     el mentir desvergonzado! 

   Si en lo mismo que yo vi 

    os atrevéis a mentirme, 

   ¿qué verdad podréis decirme?       

  […] 

 GARCÍA  Estoy loco. 



160 

 

 

 

¿Verdades valen tan poco?    (vv. 2126-2142) 

A diferencia de Jacinta, su amiga Lucrecia es un personaje ingenuo que cree en el amor. 

Quiere enamorarse y la posibilidad de que sea a ella a quien desea García, le hace ilusión y 

Jacinta al darse cuenta de esto, le advierte: 

 JACINTA  Yo me holgaré que por ti, 

amiga, me haya trocado, 

y que tú hayas alcanzado 

lo que yo no merecí, 

porque ni tú tienes culpa 

ni él me tiene obligación, 

pero ve con prevención 

   que no te queda disculpa 

              si te arrojas en amar 

     y al fin quedas engañada 

quien estás ya avisada 

   que sólo sabe engañar.     (vv. 2378- 2383) 

Lucrecia acepta que está por creerle, se justifica mostrando una carta que recibió de 

García y le pide a su amiga que valore con todos sus sentidos la mentira: 

LUCRECIA  En mi vida me ha valido 

   tanto gusto el ser curiosa.  

   Y porque su falsedad 

conozcas, escucha y mira, 

 si es mentira la mentira 

que más parece verdad.        (vv. 2418-2423) 

Lucrecia transmite otra mirada a la desconfianza en las apariencias, aunque parezcan 

mentiras, alude a la curiosidad que conduce a la verdad si se atienden los sentidos que juegan 

con ella. “Se duda de la veracidad de los sentidos, de la capacidad de la razón pero ese dudar 

supone una cura del conocimiento para buscar las fuentes del engaño y superarlas” (Quirós 

Casado, 1986, p. 4).  



161 

 

 

 

Alarcón, juega con los tiempos y las miradas que descubren u ocultan las condiciones 

engañosas. Un ejemplo de ello es cuando en escena le dicen a García que la que trae la carta es 

Lucrecia, pero en el momento en que él observa es Jacinta quien la tiene. Esa asincronía, 

mantiene su error identificándolas con el nombre equivocado. Es un instante clave del clímax 

del enredo, el desengaño es dramático y contrario a develar el nombre verdadero de cada dama, 

distorsiona la información. Las damas se desengañan de acciones que desconocían de su amiga, 

dudan de su amistad, se descubren traidoras y celosas:  

JACINTA  (¿Ves tu desengaño?)    A LUCRECIA 

LUCRECIA                         (¡Ah, cielos!   Aparte. 

¿Apenas una centella  

 siento de amor, y ya della 

   nacen Vulcanes de celos?)    (vv. 2529- 2533) 

Lucrecia, pasa de creer a querer a García, mientras que para Jacinta no tiene cabida la 

credibilidad del galán. A  través de Jacinta, Juan Ruiz refiere a la sabiduría de Gracián (1998) a 

pretexto de este desengaño causal dramático que devela cómo el personaje de Jacinta no 

pretende caer en las mentiras de don García que se ha hecho a la fama de embustero y ya no 

importa que diga verdades: 

Las cosas comúnmente no pasan por lo que son, sino por lo que parecen. Son muchos 

más los necios que los entendidos; páganse aquellos de la apariencia, y aunque atienden 

estos a la sustancia, prevalece el engaño y estímanse las cosas por defuera (D13, p. 84).  

Así, cuando habla García con Jacinta, su supuesto amor lo tiene enfrente y creyendo que 

es a Lucrecia a quien ama le solicita ayuda. 

DON GARCÍA ¿Por qué no creerá que muero, 

pues he visto su beldad?  

JACINTA  Porque, si os digo verdad, 

   no os tiene por verdadero. 



162 

 

 

 

 DON GARCÍA  Esta es verdad, ¡vive Dios!   (vv. 2618-2622) 

Con ello, se dan indicios de que García va perdiendo terreno en el amor con la dama que 

realmente pretende y comete otro equívoco terrible: no reconocer la voz de su amada.  

4.1.3 El Desengaño Político en Engañados 

El desengaño en algunos personajes también puede tener un enfoque político, en ésta 

acción los personajes lo desarrollan de una manera pragmática, como menciona Quirós Casado 

(1988) para trastornar o alterar  lo establecido y solucionar sus objetivos. Es el caso de don 

Beltrán y don Juan  de Sosa (La verdad sospechosa), don Sancho y don Juan (Los Empeños de 

un Engaño), el Marqués y el Príncipe (El desdichado en fingir, Los Empeños de un Engaño), 

respectivamente.  

Don Beltrán quiere evitar el daño y exige al Letrado que le informe cuál es el vicio de 

su hijo ya que prefiere a tiempo saber la verdad, desengañarse para prevenir las consecuencias 

que ello pueda traerle. Así que dirige su mayor preocupación en todo momento al qué dirán, 

cuidar su honor y las relaciones sociopolíticas. Tiene muy claro las derivaciones que pueden 

provocar las acciones de su hijo y desde un principio se dispone a buscar remedio para impedir 

el desprestigio que pueda afectar a la familia. Por lo tanto, enfrenta a don García para 

recriminarle su falta y mida las consecuencias. 

BELTRÁN  También eso 

   es mentir, que aun desmentir 

no sabéis sino mintiendo.      

DON GARCÍA Pues, si dais e o creerme… 

BELTRÁN ¿No seré necio si creo 

   que vos decís verdad solo, 

   y miente el lugar entero?  

   Lo que importa es desmentir 

   esta fama con los hechos, 

   pensar que éste es otro mundo, 



163 

 

 

 

hablar poco y verdadero,  

mirar que estás a la vista 

   de un rey tan santo y perfeto  

que vuestros yerros no pueden 

   hallar disculpa en sus yerro, 

   que tratáis aquí con grandes, 

   títulos y caballeros, 

   que si os saben la flaqueza, 

 os perderán el respeto,  

que tenéis barba en el rostro, 

que al lado ceñís acero, 

que nacistes noble, al fin, 

y que yo soy padre vuestro.   (vv. 1465-1487) 

Los esfuerzos de don Beltrán van contracorriente, pues las acciones de don García que 

le parecen imparables. Aunque nunca se rinde, siente el agobio y la desilusión de haber perdido 

a su hijo mayor que llevaba honorable vida y sobrevivir a don García que lo deshonra.  

DON BELTRÁN ¡Cielos! ¿Qué castigo es este? 

   ¿Es posible que a quien ama 

   la verdad como yo, un hijo 

de condición tan contraria 

le diésedes? ¿Es posible 

   que quien tanto su honor guarda 

como yo, engendrase un hijo 

de inclinaciones tan bajas, 

  y a Gabriel, que honor y vida 

   daba a mi sangre y mis canas, 

   llevásedes tan en flor?  

Cosas son, que a no mirarlas  

como cristiano…     (vv. 2858-2870) 

Don Juan de Sosa en La verdad sospechosa, representa el galán, noble, íntegro, de buena 

fortuna. Ante el relato de don García sobre la fiesta en el río, sospecha que Jacinta su dama 

estuvo ahí, va en su búsqueda muy alterado a reclamarle a Jacinta, él mismo se define como 



164 

 

 

 

“amante y desesperado” (v.1110). Es un ejemplo de la relación política que conlleva el 

compromiso conyugal que quiere llevar a cabo con Jacinta, ya que le afecta no lo que le implica 

el desengaño en sí mismo, sino las consecuencias que socialmente pueden tener las acciones de 

Jacinta para su reputación.  

DON JUAN  Deja invenciones,  

   calla, no me digas nada,  

   que en ofensa averiguada 

no sirven satisfaciones.  

Ya, falsa, ya sé mi daño,  

 no niegues que te he perdido.  

   Tu mudanza me ha ofendido,  

   no me ofende el desengaño.   ( vv. 1081 -1088 ) 

4.1.4 El Desengaño Híbrido  

¿También desengaña un engañador? Cuando un personaje en busca de su objetivo 

descubre sucesos, situaciones o noticias inesperadas que lo alejan de los resultados que pretende, 

es presa de un desengaño. El decepcionarse de cómo resultan las cosas de manera contraria a 

como se creían, conlleva a un estado de ánimo, de desaire. Estar desengañado, es tener la 

certidumbre de que algo que se creía cierto ya no lo es. Y un engañador, es alguien que tiene a 

ciencia cierta, conocimiento de lo anterior y astucia para revertir cualquier situación a sus favor. 

Por lo tanto, el desengaño es un recurso que también puede utilizar en defensa de sus engaños. 

Es decir que, si es necesario, él mismo desengaña un engaño para continuar dominando una 

situación a su favor. Se han revisado diferentes líneas de desengaño, sin embargo, el desengaño 

puede implicar de manera híbrida al integrar dos o más líneas de las mencionadas, como los 

ejemplos que se desarrollan a continuación. 

Persio en El desdichado en fingir. Desde su presentación se identifica como un personaje 

ególatra, desengañado del amor y con sus dotes de conquistador piensa resolver su situación 



165 

 

 

 

socioeconómica. No le importa lo que tenga que arriesgar o hacer para provocar que las 

circunstancias se inclinen a su favor. Ardenia es su objetivo, el engaño (suplantación de 

personalidad) su medio para lograrlo es el desengaño ético-político, el juego de su verdad con 

el que piensa triunfar.  

Desde el inicio Persio expresa su interés económico y social de pretender a Ardenia. 

Para ello desarrolla su estrategia política para conseguirlo: suplanta a Arnesto;  juega a la 

perfección la manipulación con Justino de cuidar el honor de la familia; concierta el casamiento 

con él mismo; y envía falsas cartas al verdadero Arnesto para que no se aparezca mientras él 

está ejecutando sus movimientos. Con astucia activa su plan perfecto para suplantar al  hermano 

de Ardenia (Arnesto). Sin embargo, Persio muestra un momento de ansiedad por apresurar sus 

deseos, su atrevimiento ocasiona gran tensión dramática cuando se atreve a fingir que finge no 

ser hermano de Ardenia, proponiendo una situación incómoda para Ardenia, con tintes de 

incesto. Persio con ello, pretende despertar el amor en Ardenia para que esta al caer en sus redes 

amorosas, desee no ser su hermana, y en ese momento, desengañarla con la gran noticia de que 

no lo es y quedarse con ella. Juan Ruiz estructura con este personaje un juego atrevido, táctico, 

a través de la significancia ética del desengaño de Persio, el cual,  demuestra en todo momento 

que deja en segundo plano sus valores individuales y sociales, guiándose por sus deseos, frutos 

de un mal uso del entendimiento que repercute negativamente en su voluntad. 

Otro desengaño híbrido se desarrolla  en La verdad sospechosa, con el personaje de don 

García, quien resulta ser un engañador-engañado de larga duración. Mantiene la atención del 

lector/espectador con su juego de mentir y desengañar ética y políticamente incorrecto en toda 

la trama de la obra y al final el personaje se expone ante todos un tanto ridículo por ser incapaz 

de identificar el nombre de su amada. Este aspecto da lugar a corroborar porqué como toda 

comedia de capa y espada, no tiene un final feliz donde el protagonista logra su objetivo, ya que 



166 

 

 

 

Juan Ruiz en esta comedia está concentrado en el engaño-daño y desengaño del protagonista. 

Don García engaña a la dama que quiere al decirle que es indiano, que hace un año que llegó y 

que la ha observado. Después, al cortejarla no le miente, pero surgen los malentendidos por 

deducir equivocadamente, sin comprobar, cuál es el nombre de su dama. Para el cierre de la 

obra, don García tiene la certeza de que ha hecho las cosas bien y cree que ha conseguido que 

lo desposen con quien él ha elegido. El desengaño dramático cobra fuerza dejando hasta el 

último momento que don García enfrente su error.  

DON GARCÍA Agora de mis verdades 

 darán probanza las obras.     

               Vánse DON GARCÍA y DON JUAN a JACINTA.  

DON JUAN  ¿Adónde vais, don García?  

Veis allí a Lucrecia hermosa.  

DON GARCÍA ¿Cómo Lucrecia?  

DON BELTRÁN    ¿Qué es esto?  

DON GARCÍA  Vois sois mi dueño, señora.  

DON BELTRÁN ¿Otra tenemos?  

DON GARCÍA   Si el nombre    

 erré, no erré la persona.      (vv. 3073-3080) 

Tristán ha llevado la línea del deber ser a través de los consejos a don García. Es por lo 

que al final es el personaje que emite la tesis que es la columna de la obra de Juan Ruiz. 

TRISTÁN   Y aquí verás cuán dañosa 

   es la mentira, y verá 

   el senado que en la boca 

del que mentir acostumbra, 

   es la verdad sospechosa.    (vv. 3108- 3012) 

 

 

 



167 

 

 

 

4.2 El Desengaño del Teatro Dentro del Teatro  

La teatralidad en el texto dramático establece sus parámetros a partir de las 

circunstancias que representa. Dentro de ese planteamiento, a su vez, puede permitirse 

elementos metacríticos, los cuales según Zugasti (2014), “pueden verse como una apelación a 

la conciencia de teatralidad” (p.57 ). De acuerdo con  el estudioso, dicho mecanismo se presenta 

en dos versiones, TeT teatro en el teatro y el teatro sobre el teatro TsT, diferenciando que la 

primera “es aquella en donde la obra principal incluye un segmento de representación de otra 

obra menor incrustada dentro de la primera” (p. 58), en tanto que el TsT “comprende las 

reflexiones internas sobre el hecho teatral” (p. 59). Esta segunda versión la entendemos 

actualmente como los rompimientos que puede hacer uno o varios personajes para comentar o 

reflexionar algo del hecho teatral, un desdoblamiento de actor-personaje rápido sobre el espacio, 

el vestuario y regresa al personaje. Lo que interesa resaltar ahora, es el valor metateatral de TeT 

en el sentido de que juega la ficción dentro de la ficción como un desengaño abierto de lo que 

no es, de lo que quisieran que fuera. En las tres comedias Juan Ruiz implementa uno o varios 

momentos bajo este mecanismo teatral. En el caso de La verdad sospechosa,  cuando don García 

expone con gran imaginación los lugares y sucesos de la fiesta del otro lado del río que inventa, 

cómo se visualiza ganándole a don Juan y cuando narra su supuesto matrimonio a don Beltrán. 

Cuando cuenta la cena del río Manzanares expresa Tristán: 

TRISTÁN:  (Válgate el diablo por hombre!   Aparte. 

¿Qué tan de repente pueda 

pintar un convite tal 

que a la verdad misma venza?         (vv. 753-756)   

La expresión del propio criado muestra la habilidad de convencimiento que proyecta don 

García, lo que significa que tuvo tal credibilidad al contar la historia que incluso atrapó a quien 

sabe que lo que cuenta es inventado. 



168 

 

 

 

Siempre que un personaje se revista de una función distinta de la que le es propia en la 

obra/ marco, siempre que alguna de las figuras dramáticas asuma una función de público, 

de mirante, frente a las otras figuras, los mirados, y siempre que haya dentro de la acción 

de una pieza la puesta en escena de otra acción en cierto modo autónoma, estamos ante 

formas de teatralidad que pueden y deben estudiarse como variantes del TeT o derivadas 

de modo inmediato, de él. (Hermenegildo, 2003, p. 15) 

En Los empeños de un engaño cuando Leonor propone fingir ser ella la esposa de don 

Diego y, por así convenirles, Teodora y don Diego le siguen el juego y fingen estar en esa 

situación. “Es, una mezcla de realidad y ficción que hace que los personajes principales 

intervengan en la representación ignorantes de que están viviendo en un mundo fingido” 

(Orozco Díaz, 1989. p. 211).  

El TeT, es un mecanismo que propicia que los personajes procesen o no, el desengaño 

de acuerdo con su jerarquía y tipología del engaño correspondiente, mientras que para el público 

es un segmento que define la ilusión dramática dentro de la teatralidad planteada. El efecto que 

busca Juan Ruiz se proyecta en el público provocando la reflexión en ese juego de ficción sobre 

la facilidad del engaño al asumirlo como algo común y que resulta posible y real.  

En El desdichado en fingir se teatraliza el uso del disfraz con los personajes que van a 

suplantar a otro personaje y toda la comedia gira en torno a ellos. Se crea la doble situación de 

personajes-mirantes tanto de Ardenia como de los criados de Persio y Arseno que están al tanto 

de la farsa que sus amos representan. Otro momento es cuando los guardias del Príncipe narran 

cómo eliminaron a Arnesto, en un gesto de ilusión de grandeza que pretenden demostrar por el 

poder que se les ha concedido. En este caso el mirante no se atrapa en el engaño, identifica las 

falsedades y se desengaña de las pretendidas apariencias sin lógica. Con referencia a lo anterior, 

Hermenegildo (2003) expone:  



169 

 

 

 

Si el público contempla, porque ha visto cómo se pone en marcha, el carácter ficticio de 

la obra enmarcada, reaccionará ante la obra englobante como si se tratara de la verdadera 

vida. Al poner de relieve el carácter fingido de la obra enmarcada, la obra englobante 

“adquiere las apariencias propias de la realidad” o, mejor, de “la verdad”. Esta es una de 

sus virtudes. (p. 16) 

Para el lector/público supone un cambio de perspectiva, de duplicidad de punto de vista 

como visión del teatro dentro del teatro. El desengaño planteado a través de estas escenas que 

salen de la teatralidad de cada comedia, provoca un efecto rebote al público que identifica las 

situaciones expuestas dentro de una ficción, similares a la realidad. No probables en el sentido 

de que puedan suceder pero si posibles en tanto que como menciona Orozco Díaz (1989), son: 

“Reflexión sobre cómo hemos de vivir considerándonos personajes que estamos representando 

una ficción en la escena, como si el mundo fuese el teatro” (p. 212 ). 

Cuando Persio finge ser hermano de Ardenia y para conquistarla le propone el juego de 

no ser su hermano, Ardenia al sentir la seducción del que cree hermano, pone en duda que lo 

sea y con astucia decide seguir el juego para descubrir su sospecha. Es decir, finge que finge 

jugar. El lector/público se entretiene con la situación que expone a los personajes a descubrirse 

quiénes son realmente y el autor tiene el ritmo y tacto para dar esos efectos de vuelta de tuerca 

que mantienen la atención del lector/espectador. El potencial de desengañar y engañar llevado 

al extremo, expone los arrebatos a los que la pasión de Persio es capaz de llegar y la astucia con 



170 

 

 

 

que puede zafarse del peligro de ser descubierto. Ardenia por su parte, también muestra su 

habilidad de fingimiento. 

Conclusiones Parciales 

Identificar la línea del desengaño en el entendimiento de los personajes profundiza el 

pensamiento del autor que indirectamente imprime en ellos como portadores de tensiones éticas 

y sociales complejas. Todos los personajes se inquietan por saber la verdad pero no se trata 

únicamente de la búsqueda de esta, en ocasiones es cuestión de salvaguardarla cuando es 

necesario (la verdad también afecta y se debe considerar hacer buen uso de ella). Un ejemplo en 

el entendido de que conocer la verdad puede brindar ventajas. Tal es el caso del personaje de 

Leonor en El desdichado en fingir, encuentra viable decir mentiras, ocultar verdades, tener 

secretos para buscar el momento y la persona indicada para decir la verdad. La teatralidad de 

Juan Ruiz expone que si una mentira es bien hecha no se distingue de la verdad y en ocasiones 

una verdad parece increíblemente una mentira. De tal suerte que esa dicotomía es materia 

esencial para el tono cómico del juego teatral que toda comedia de capa y espada contiene. 

Alarcón  pone énfasis especial para denotar el menoscabo de hacer uso de la razón ante la 

costumbre de guiarse por apariencias, de la tendencia hacia ocultar la verdad de las cosas. 

El desengaño de sabernos perdidos ante la disyuntiva de no distinguir las apariencias de 

la verdad, encamina a buscar la salida de los problemas por medio de artilugios y engaños. De 

esa misma manera, se conforma el eje de la dramaturgia de las comedias de Juan Ruiz donde a 

través de sus personajes expresan el sentido alegórico de la teatralidad de la vida, de la afición 

por mentir y aparentar lo que no se es. Al respecto Quirós Casado (1988) explica: 

Dicha alegoría nos muestra, cómo movidos por nuestro deseo de ser, nos formamos un 

-yo- a la medida de la imaginación, cómo jugamos nuestro papel en el teatro del mundo, 



171 

 

 

 

cómo las cosas toman forma a nuestro alrededor según el personaje que interpretamos. 

[…] El desengaño nos muestra lo «falso» de este continuo batallar sobre el vacío. Lo 

objetivo se impone así a lo subjetivo. ( p. 8) 

El desengaño es descubrir que nos perdernos en la trampa que hemos creado y nos 

sumerge más en ella sin lograr salir, cuando la verdadera salida está en la verdad, en dejar de 

disimular y ser. Con ello, Alarcón brinda un texto teatral que expone el engaño-desengaño más 

allá del mecanismo dramático, busca la reflexión del buen actuar de manera que genera un 

vínculo de comunicación con su lector/público. Al respecto, Lotman (2000)  menciona esa 

función del teatro, ya que logra: 

La inclusión del espectador en el sistema de la conciencia colectiva, sistema que 

presupone que se vea al otro como un coparticipe en la comunicación, un sujeto y no una 

cosa, lo que hace del teatro una escuela de moral social. (p. 82) 

Como se ha mostrado en el transcurso de la investigación, hay un especial interés por 

parte de Juan Ruiz en presentar personajes más complejos que reflexionan sobre sus acciones, 

sobre el deber ser. En su proceso de reflexión o anagnorisis se enfrentan al desengaño de su 

realidad, para preparar el desenlace dramático que restablece el orden de toda situación 

planteada. En otras palabras, si nos referimos al teatro como espejo de la realidad, el desengaño 

es uno de los elementos que atraviesan la teatralidad hacia la realidad que percibe el 

lector/espectador. Así en la línea político-social, menciona Carilla (1966), el desengaño barroco 

no escapa de las expresiones artísticas, (aunque de manera tenue) para focalizar “la lección 

religioso-moral que vuelve incesantemente sobre la ilusión, el orgullo, la vanidad de las cosas 

terrenas”(p. 32-33). 



172 

 

 

 

La comedia de capa y espada, juega, entretiene sin ser estrictamente didáctica y muestra 

que triunfa el amor y el cuidado de valores como el honor, la deshonra, entre otros. En cuanto a 

la moral, de acuerdo con Alcalá-Zamora (1949) cabe aclarar que: 

La moral de Alarcón no es, sin embargo, intelectualista, fría: ya en peregrinación al 

templo de la verdad, practica allí el culto y de la divinidad adorada recoge las normas, 

pero afirmadas cordialmente en el sentimiento, en la aversión del engaño, en el desprecio 

de la mentira, en la exaltación constante de la veracidad. (p. 22) 

Hay que recordar el contexto barroco de Juan Ruiz para entendimiento del fragmento 

citado que, como reflexiona Weisbach (citado en Carilla, 1966) “[…] en  relación a las 

conexiones religioso-artísticas del Barroco. Es  indudable que el Barroco nos convence como 

una manifestación de perfil cristiano. Mejor dicho, católico. Y,  con más exactitud  aún, al  

servicio de  ideales de  la  Contrarreforma” (p. 34). 

Por lo tanto, Juan Ruiz muestra su hostilidad hacia el engaño con propensión hacia la 

búsqueda de la verdad y a través del juego teatral exponer a sus personajes como comprobadores 

de costumbres. El lector/espectador tanto en el trayecto de la comedia como en el cierre de la 

misma, autogestiona su reflexión, no es su realidad pero es tal la veracidad con que la recibe 

que le es digerible y alimenta su ilusión y posibilidad de ser mejor (al menos de reconocer lo 

que debe evitar hacer). Debido a que, en palabras de Garasa (1961), “Alarcón se propuso restituir 

a la comedia su antiguo papel de correctora de las costumbres” (p. 117). 

Al hablar de costumbres y valores, se retoma en el sentido moral, religioso, que nuestro 

autor entiende muy bien al involucrar el engaño no sólo como vicio de los personajes o como 

mecanismo del enredo sino en lo que conlleva engañar-desengañar en la trama misma. En este 

aspecto, Garasa (1961) menciona: 



173 

 

 

 

Hay una relación más efectiva entre teatro y sociedad que la cifrada en personajes y 

situaciones. Es la que se refiere a los “valores” vigentes en la sociedad del siglo de oro 

y que el teatro, en cierta medida, restituye consolidados o rodeados de un halo 

prestigioso. Nos detendremos en cuatro sentimientos en los cuales dichos valores tienen 

acción dominante. Estos sentimientos son la religiosidad, el patriotismo, el amor y el 

honor. (p. 118) 

Aunque el propósito del subgénero de capa y espada no se concentraba en criticar sino 

en entretener, todo giraba alrededor del amor y del honor. Esto desencadenan aventuras donde 

el amor es correspondido y si es rechazado es móvil de tremendos celos, choque de espadas, 

provoca sentimientos de melancolía, se sufre de amor. Y esto último abre vínculos con el 

lector/espectador, al demostrar que, como menciona Garasa (1961), “el amor no es sólo euforia 

o depresión, es también camino de perfección, acicate de entendimiento, elevación del alma a 

Dios, manantial inexhausto de todo el amor” (p. 122).  

De las evidencias anteriores, la construcción del engaño y desengaño en la dramaturgia 

de Juan Ruiz proporciona una visión crítica sobre el papel de la ilusión y la verdad. También 

enriquece el entendimiento de cómo estas tensiones han moldeado su percepción de la realidad 

social y cultural.  

Esto refiere al efecto de espejo de la realidad que la teatralidad produce,  muestra más 

un ideal que imitación, lo que el autor construye con su percepción de la vida, lo plasma en su 

dramaturgia. 

 

 

 



174 

 

 

 

Capítulo 5. Laberinto Barroco de Juan Ruiz de Alarcón 

 

 

En este apartado, se revisa la construcción esquemática a modo de laberinto del engaño 

para lograr un panorama visual de los elementos generales que corresponden a cada comedia 

que se estudia, de tal forma que ofrezca un comparativo visual de los aspectos técnicos de la 

construcción dramática y sígnica del engaño-desengaño que el autor desarrolló en cada trama.  

La materia base para el contenido de cada laberinto parte del análisis textual de algunos 

diálogos de las comedias seleccionadas que los personajes expresan como juicios o enunciados 

que proyectan la voz del autor. Estos autocomentarios giran en torno al conflicto del engaño y 

la veracidad y tienen convergencia con pensamientos o aforismos de la filosofía de Séneca y de 

Baltasar Gracián. Al respecto, Emilio Blanco en la introducción de Trescientos aforismos 

(Gracián, 1998),  menciona la preferencia del jesuita Gracián por escribir con formas de la 

llamada literatura menor: proverbios, axiomas, entre otros, ya que: “Todas esas formas, que 

implican juicios y verdades generales, normas éticas y consejos, confluyen en sus aforismos 

enriqueciendo contenidos, cargando la expresión de significado” (p. 8). 

De eso se desprende que dichos autocomentarios de Juan Ruiz puedan tener resonancia 

en la línea crítica no solo como entretenimiento cortesano, sino como un móvil para inquietar 

mentes sobre su condición humana ante el engaño-desengaño. 

5.1 La Estructura del Laberinto 

De antemano, hay que distinguir a los laberintos naturales y los artificiales. De acuerdo 

con Santarcangeli (2000), los laberintos también pueden formarse de manera natural por 

erosiones de la tierra, flujos de agua o viento, como pueden ser túneles, cuevas, pasajes, etc. 



175 

 

 

 

Algunos se mantienen intactos y son muy preciados por intervenciones del hombre para fines 

sagrados o para exploración y estudio de dichas formaciones naturales. Lo que nos ocupa ahora 

son los laberintos artificiales que complican una intervención directa desde su construcción, la 

planeación e intención del mismo, el cual puede tener diversos  fines y formas destacando cada 

uno por las características de su trayecto y nivel de complejidad. El autor especifica al respecto: 

“Non  c'è  limite  alle forme  del  labirinto;  e   l'aspetto   che   acquisterà   in   una   data   epoca,  

in  un  determinato  contesto  sociale,  sarà,  sempre,  la  firma  di  uno  stile,  di  una concezione  

di  vita,  di  un  modo  di  essere”8 (p. 27). Entendiendo por ello, que la apariencia que adquiera 

el laberinto siempre se correlaciona con su época, su contexto, expresando la esencia que lo 

nutre. 

En la introducción del libro de Santarcangeli (2000), Umberto Eco resume que hay tres 

modelos básicos de laberintos: el unicursale, el manierista y el rizoma  (p. XIII). Cada uno se 

define por la complejidad de su estructura y de sus salidas. La investigación parte de hacer la 

analogía de dichas estructuras con el tipo de mecanismos de engaños que se accionan en una 

comedia para identificar la ruta del engaño aplicada y encontrar su forma laberíntica. Sin 

embargo, Santarcangeli (2000) plantea la dificultad de establecer una definición que por 

completo abarque la diversidad y complejidad de los diferentes tipos de laberintos, pero si se 

trata de dar una definició se ha de iniciar con la idea de un camino sinuoso que requiere guía, 

en palabras del autor: “Percorso  tortuoso,  in  cui  talvolta  è  facile  perdere  il cammino  senza  

una  guida”9 (p. 27).  

 
8 Para los fragmentos en italiano se utilizó Google Translate que, si bien es una herramienta útil, sus 

traducciones no siempre son precisas. Según Google Translate (s.f), el significado es:  [“No hay límite para las 

formas del laberinto; la apariencia que adquiera en una época determinada, en un contexto social determinado, 

será siempre la firma de un estilo, de una concepción de la vida, de una forma de ser” (p. 27).]  
9 Según Google Translate (s.f), el significado es: [“Un camino sinuoso, donde a veces es fácil perderse 

sin guía” (p. 27)].  



176 

 

 

 

A partir de lo anterior,  la construcción básica de un laberinto debe basarse en ciertas 

reglas generales que refieren a la contemplación de elementos que surgen de la concepción y 

estrategia para que funcione el laberinto. De acuerdo con Santarcangeli (2000),  es relevante 

observar el enfoque que se le da al espacio, los giros y enigmas que componen un laberinto de 

acuerdo con su propósito: “Lo schema deve rispondere a due requisiti: essere intenzionale e 

avere un mínimo di sistema; in altre parole, essere complesoo e avere uno scopo”10 (p. 32).  

Según el autor, de ahí parten las características que los configuran:  trayecto, bifurcaciones, el 

objetivo de su (s) centro(s) y de sus posibles salidas, las cuales establecen el esquema figurativo 

del mismo que responde a su sistema en  complejidad y propósito.  

Dentro de este marco, se identificarán dichas reglas a partir de la línea dramática que 

Juan Ruiz de Alarcón traza con el engaño-desengaño de cada comedia para obtener la 

proyección de su trayecto y su salida. 

Al crear la metáfora del laberinto del engaño-desengaño para este trabajo, dichos 

elementos definen los rasgos que empatan con cada rubro, es decir, el trayecto del engaño se 

entreteje por las acciones “engañosas” que el personaje construye para llegar a su objetivo. Las 

bifurcaciones se señalan por cada peripecia o acción engañosa que desvía o acerca al personaje 

de su objetivo final. Y del número y disposición de las bifurcaciones dependerá la complejidad 

del laberinto vinculado a la libertad de elección debido a la importancia que cobra, pues implica 

que hay opción de elegir. De acuerdo con Maravall (1975) “Elección es libertad, o, mejor dicho, 

es la versión de la libertad propia del hombre moderno” (p. 352). En el entendido de que para el 

hombre barroco dicha elección influye directamente en la construcción de su mundo, al mismo 

 
10 Según Google Translate (s.f), el significado es: [“El esquema debe cumplir los requisitos: ser 

intencional y tener un mínimo de sistema; es decir, ser complejo y tener un propósito” (p. 32).] 



177 

 

 

 

tiempo conforma uno de los rasgos que le dan impulso a la determinación que tiene ante la vida, 

llena de contrastes. 

 De las evidencias anteriores, se analiza para la investigación cómo participa la libertad 

de elección en el trayecto del engaño de los personajes y las consecuencias que implica para la 

trama de la comedia dicha elección, así como su desengaño.  Y se propone (de autoría propia) 

el diseño del laberinto con las siguientes fases:  

• El trayecto del engaño en su conjunto da pauta para diseñar el tipo de laberinto de cada 

comedia. 

• Las bifurcaciones las marcan las peripecias que sufre el protagonista principalmente. 

• El centro o centros se delimitan por el fin que persigue el personaje al elaborar o padecer 

el engaño, según sea el caso. 

• La existencia o no de una salida va directamente proporcional con el desenlace de la 

trama, lo cual indicará si el personaje queda atrapado en su laberinto o logra deshacer el 

embrollo.  

• La verdad y la razón fungen como el hilo de Ariadna que guía hacia la salida, hacia la 

única verdad divina que siempre está presente. 

• El desengaño se presenta tanto en el/los desengaño (s) dramático(s) como en la línea de 

pensamiento del desengaño barroco que proyecta el autor a través de los personajes en 

cada comedia. 

Es decir, se propone la versión laberíntica del trayecto alarconiano en un imaginativo de 

la representación de las comedias estudiadas, donde la trama se torna en un laberinto, como 

imagen del mundo barroco que lo abarca todo. Al respecto, el padre Juan Eusebio Nieremberg 



178 

 

 

 

(1595-1658) de la Compañía de Jesús describió en su tratado Curiosa, y oculta filosofía (1649), 

un capítulo que denominó “El mundo es un laberinto poético”: 

Plotino llamó al mundo Poesía de Dios. Yo añado, que este poema es como un laberinto, 

que por todas partes se lee, y haze sentido, y dicta su Autor…Asi imagino yo al mundo 

ser un Panegyrico de Dios con mil laberintos de sus excelencias, trabandose unas 

naturalezas con otras, publicando por todas partes sus grandezas, ahora se consideren 

por los grados genericos, ahora por las diferencias ultimas, ahora por sus propios, ahora 

por sus accidentes; y de todas maneras haze su harmonia, y forman y componen algún 

Hymno Divino. De tantas maneras merece la grandeza de Dios ser alabada. Su Magestad 

Servida, su Omnipotencia temida, su Sabiduria respetada. (pp. 308-309)  

Es el trayecto simbólico del hombre deambulando por sus veredas, lleno de confusiones, 

que busca esperanza y evadir los peligros en su recorrido por la vida eterna.  

A partir de lo anterior, se propone un esquema de la comedia alarconiana que despliega 

el motivo del engaño-desengaño como principio estructurador en su transposición de un diseño 

visual laberíntico para representar de modo espacial los motivos que internan a los personajes, 

los desvíos, las repeticiones y la revelación final que la obra proyecta. 

Los nodos laberínticos se diseñan metafóricamente de acuerdo con las etapas que 

dramáticamente van cruzando los personajes en su trayecto y el hilo de la verdad. Se representa 

con los diálogos de los personajes que implican juicios o consejos que refieren al engaño, 

desengaño y verdad, ya que se consideran dichos juicios, como se ha analizado en capítulos 

anteriores, como “autocomentarios” (Serralta, 1998b) con los cuales el autor, Juan Ruiz, 

transmite su línea de pensamiento en cada comedia. 

Cada nodo simboliza las circunstancias que atraviesan los personajes y la 

correspondencia textual seleccionada va en concordancia con la función dramática dentro de su 



179 

 

 

 

trama. Cabe mencionar que el trayecto no es lineal. A partir de que cruzan la entrada, los 

personajes avanzan o regresan en la valoración de sus acciones engañosas o mentiras, basadas 

en su libre albedrío que los desvían o ayudan a llegar a su objetivo final. 

Enseguida se muestra, de autoría propia, el diseño espacial que parte del ejercicio 

metafórico de la posible descripción física y ambiental de cada nodo inspirado en la situación 

de la trama como un recorrido laberíntico. 

5.1.1 El Laberinto en El Desdichado en Fingir 

El diseño del laberinto para  El desdichado en fingir se propone univiario en espiral 

descendente que conduce a una cámara de crisis interior. Se toma la imagen en espiral como 

uno de los laberintos que surgen con un sentido ornamental, como indica Santarcangeli (2002), 

y que después representará el hábitat del monstruo semi bestial que se encuentra en el centro y 

que es derrotado por Teseo en Atenas: 

La spirale, originariamente un puro motivo ornamentale, valse poi come 

rappresentazione di uno spazio nel cui centro intimo dimorava un mostro semibestiale, 

che vuole sacrifici umano ed é stato felicemente vinto da Teseo d´Atene […] Idee simili, 

di cui non c´e tradizione manifesta, debbono avere accompagnato sin dagli inizi 

l´adozione di tali raffigurazioni nell´Europa del Nord11. (p.98) 

La espiral se propone descendente en el sentido de reproducir la caída metafórica de 

Arseno desde el momento en que se ha dejado llevar por el amor sin razonar ni medir 

consecuencias de suplantar la identidad de Arnesto. Por amor, decide fingir y es lo que lo interna 

 
11Según Google Translate (s.f), el significado es:  [La espiral, en un principio puramente ornamental, fue 

posteriormente utilizada como representación de un espacio en cuyo centro más interno habitaba un monstruo 

semibestial, que quería sacrificios humanos y fue felizmente derrotado por Teseo de Atenas […] Ideas similares, 

de las que no existe una tradición manifiesta, debieron acompañar la adopción de tales representaciones en el 

norte de Europa desde el principio. (p. 98)] 



180 

 

 

 

en el laberinto hasta caer al centro en su desdicha. El diálogo de Sancho también  ilustra este 

espiral ante los males que le ha llevado seguir los pasos de su amo, a quien con su reflexión le 

hace ver que están atrapados y no ve la salida. Acto II.  

SANCHO  Si empieza a caer un hombre, 

hasta el postrer mal no para.        (vv. 1311-1312) 

Más adelante, en el acto III, Persio intenta seducir a Ardenia con el doble juego que le 

propone de fingir ser amantes, la situación confunde a Ardenia, por una parte no quiere fingir y 

por otra, sospecha que el fingimiento de Persio no es falso. Es un instante que refleja la 

complejidad que toma el enredo. Ardenia identifica ese juego dentro de un laberinto. En un 

aparte expresa: 

ARDENIA (El hilo vuelve a tomar, 

  no hay quien lo saque de amor.)   (vv. 1657-1658) 

Tabla No. 5 

Diseño laberíntico de El desdichado en fingir de Juan Ruiz de Alarcón (2024).   

 

Nodo laberíntico Correspondencia textual Función dramática Diseño espacial 

Portal de las 

caretas 

vv. 3-4 Arseno: Con un 

príncipe, ¿quién puede, / bella 

Ardenia, competir? 

vv. 178-181 

Ardenia: Con este enredo/ 

pienso, Inés, que guardar 

puedo/ del Príncipe la honra 

mía,/ y asegurar a mi bien. 

Planteamiento Suplantación 

del ser como estrategia de 

supervivencia emocional de 

Ardenia y Arseno. 

Arco múltiple con 

espejos 

enfrentados 

Corredor de la 

Fortuna 

vv. 708-709 Persio: ¿Ves 

cómo el haber hallado/ ventura 

en buscarla está? 

vv. 1009-1016 Arseno: Bien 

se hecha de ver, Fortuna,/ cuán 

ciega tus dones das,[…] Bien 

se hecha de ver, Amor,/ tu 

niñez y seso poco,/ pues que 

castigas por poco/ a quien te 

sirve mejor. 

vv. 843-844 Príncipe: […] 

que es galán, ella mujer,/ ciego 

amor, yo desdichado. 

Presenta fuerzas externas. 

Aparece Persio cazador de 

fortunas/ Arsenio entre Celia 

y Ardenia. 

Príncipe  enamorado de 

Ardenia, celoso. 

Pasillo inclinado 

con puertas 

aleatorias 

Tentación del 

amor 

v.182 Inés: A mucho te obliga 

amor. 

Hipérbole pasional Sala circular con 

murales de fuego  



181 

 

 

 

vv. 845-846 Príncipe: ¿Qué 

haré? ¡Que estoy sin 

seso,/estoy por dalle la muerte! 

vv. 1409-1420 Persio: No 

puedo abstenerme ya/ del agua 

estando sediento. 

Ardenia busca a 

Arseno 

Persio se declara con Ardenia 

Príncipe quiere a Ardenia 

Cámara de la 

conciencia 

vv. 897-900 Arseno: Príncipe, 

un agravio tal/ no es de tu 

pecho real,/ más valdrá al fin la 

verdad. 

vv.1079- 1080 Arseno: Ojos, 

¿qué es esto que veis?/ Alma, 

decid la verdad.  

vv. 1391-1994 Tristán: Con 

todo, / señor, no me satisfago,/ 

que es la verdad enemigo/ muy 

fuerte, y si a eso vinieras,/ 

sospecho que no tuvieras/ al 

Príncipe por amigo. 

vv. 2077-2078 Celia: La razón 

/ y la verdad no tienen miedo/ 

y así nunca hablaron quedo. 

 

Reflexión 

verdad interior 

 Primacía de la razón sobre la 

ficción/mentira 

Verdad invencible 

Galería oscura  

Escalera de la 

caída 

vv.1311 Sancho:  Si empieza a 

caer un hombre, / hasta el 

postrer mal no para.  

vv. 1345-1348 Tristán: Plega 

a Dios que años sin cuento/ te 

dure tanta ventura,/ que yo no 

juzgo segura/dicha con tal 

fundamento. 

Desplome moral 

(degradación progresiva) 

Escalinata espiral 

Galerón del 

Ingenio 

vv. 1365- 1368 Persio: Todo 

puede prevenillo/ buen ingenio 

y bien cuidado,/ mi engaño va 

bien fundado,/ nada puede 

descubrillo.  

Transición dramática 

Defensa racional del fingir. 

(engaño argumentado) 

Paredes móviles  

Pasillo del 

enfrentamiento 

vv. 1429-1432 Tristán: 

Tiempo, lugar y ventura 

[…]gozar de la coyuntura 

vv. 1757-1760 Persio: La 

lengua siempre interpreta/ lo 

que siente el corazón.  

Ardenia: Tal vez declara 

intención/ contraria de la 

secreta. 

vv. 1944-1945 Príncipe: Que 

me quiera es mi intención,/ del 

modo que yo la quiero.  

Clímax ascendente 

Revelación afectiva (lengua-

corazón) 

oportunidad 

Espacio cuadrado 

aristas de la verdad 

Cripta de la 

verdad 

vv. 2069-2079 Celia: Ingrato, 

¿no consideras/ que aunque de 

mi te escondieras,/ al fin te ha 

de hallar la muerte? 

vv. 2804-2807Arseno: 

Fingílo, señor, y he sido/ en 

fingir tan desdichado/como tú 

has visto, y de todo/ doy el 

amor por descargo. 

Desengaño dramático 

Tristán revela a Justino quién 

es Persio. 

Celia enfrenta a Persio y va 

con el Príncipe. 

Arseno y Persio reconocen su 

error. 

El verdadero Arnesto hace 

presencia. 

Cámara de piedra y 

luz cenital 



182 

 

 

 

(vv. 2627-2628). Arnesto: 

callaré y veré el fin desto,/ que 

estoy confuso y perdido”  

Salida de luz vv. 1489-1492 Ardenia: 

(Quien tiene amor mal 

sosiega,/ y menos quien da en 

celar,/ y menos quien a tocar,/ 

cual yo, un desengaño llega.)  

vv.2568-2569 Inés: Muchos 

engaños requiere/ el sustentar 

un engaño. 

vv. 2809-2810 Ardenia: 

Respondo que a tales casos/ 

obliga a una mujer noble/ un 

príncipe enamorado. 

Desenlace final 

Las pasiones debilitan la 

razón 

Libre albedrío 

 

 

Pasillo, hacia la 

luz. 

    

Nota: Tabla 5 de mi autoría basado en fragmentos de la obra El desdichado en fingir de 

Juan Ruiz de Alarcón (2024) y en la figura 16 de Santarcangeli (2000, p. 99). (Ver imagen del 

laberinto en Anexo C1). 

La tabla 5 muestra el nodo inicial por el que entran los personajes al laberinto 

denominado “Portal de las caretas”, siendo que es la fase donde se presentan los personajes. El 

primer diálogo de Arseno no busca respuesta, busca provocar una acción. Son jóvenes 

enamorados, solos, en la noche y la idea de respetar las normas no pasa por su cabeza. Arseno 

ejerce sus galanteos para pedirle a Ardenia que le demuestre su amor rechazando al Príncipe y 

la dama enamorada cae en sus redes. Ardenia ejerce su libertad de acción, ingenia su traza 

estratégicamente para conseguir quedarse con Arsenio sin perder la honra. Lo que funciona 

dramáticamente para establecer el planteamiento de la trama que será a través de la suplantación 

de ser. Una vez internos en este tipo de laberinto univiario, explica Santarcangeli (2000) se 

“obliga a percorrere tutta l´estensione e ha al centro lórmai nota scena di Teseo che uccide il 

Minotauro con una clava”12 (p. 183). No hay vuelta atrás, Arseno y Ardenia deben atenerse a 

las consecuencias que propician con su engaño. El diseño espacial viene a reforzar la idea de la 

 
12Según Google Translate (s.f), el significado es: [“obliga a recorrerlo en toda su longitud y tiene en su 

centro la ya conocida escena de Teseo matando al Minotauro con un garrote” (p. 183)]. 



183 

 

 

 

suplantación de ser con los espejos enfrentados que rebotan la misma imagen, simula el 

espejismo de su ilusión por salir librados de su embrollo. 

En el nodo “Corredor de Fortuna”, donde transitan los tres galanes de la comedia y 

expresan la cara tan adversa y próspera que les ha puesto la Fortuna. “Aseguran unos que la 

Fortuna, como está ciega y aun loca, lo revuelve todo cada día, no dexando cosa en su lugar ni 

tiempo” (Gracián, 2002, I, p. 154). Mientras que todo indica que para Persio la Fortuna está a 

su favor, Arseno la cuestiona y el Príncipe se siente desafortunado en el amor.  

Arseno lamenta el infortunado plan de Ardenia ya que no sólo enfrenta al Príncipe sino 

a Persio (su verdadero antagónico). Juan Ruiz activa el juego dramático con este último 

personaje engañador que va de la mano de la buena Fortuna, aparentemente, con tal ímpetu que 

destaca en protagonismo. El juego engañoso que construye Alarcón para Persio conlleva la total 

visión graciana donde, de acuerdo con Gálvez Aguirre (2022)  

La inclusión de la fortuna y la providencia, en peculiar relación con el comportamiento 

ético y la aproximación a la historia, pondrá de manifiesto una relación compleja entre 

distintas concepciones de la temporalidad que implícitamente obran en la constitución 

heroica del sujeto. (p. 79) 

Consecuencia de ello, en el transcurso de la trama, ese mismo vuelo que eleva al 

personaje será el que se vierta en caída. El antagonismo de este personaje ejerce la tensión 

dramática en la trama para abastecer el conflicto de la comedia.  

Es, por tanto, que el espacio se diseña con puertas aleatorias que abren o cierran 

inesperadamente, en alusión a que en un abrir y cerrar una puerta la situación para los personajes 

puede tornarse con drásticos cambios relacionados a la jerarquía y tipología del engaño de cada 

personaje. Así mismo las puertas de la Fortuna conectan con las del Amor. 



184 

 

 

 

En el siguiente nodo “Tentación del amor”, Juan Ruiz reafirma a través de la voz de los 

personajes, los lances desaforados que provoca el amor. En este caso se seleccionan dos diálogos 

que en relación con el tema lo señalan. El primero emitido por Inés que siendo criada de Ardenia 

es quien expresa a manera de advertencia a su dueña que sus acciones son arrebatos de amor. 

Es consejera, sus comentarios no necesariamente los escucha su dueña, funge más como un 

elemento observador y delator de las buenas o malas acciones de su ama, más para recordar al 

lector/público los límites del honor. En otra dirección pero no menos delicada en los temas del 

deber, es el diálogo del Príncipe que se muestra absorto en sus emociones y fuera de control. 

Los sentidos nublan la razón de los personajes, los errores que cometen son impulsados por 

amor, con un tono de hipérbole pasional, desencadenan peripecias que dramáticamente colocan 

a los personajes hacia el abismo del laberinto desviándolos de su objetivo: El Príncipe quiere a 

Ardenia y es capaz de matar por ella. Persio se le declara a Ardenia aún y cuando ésta cree que 

es su hermano, Ardenia sale de noche, va al hospital de locos y a la cárcel para ver a Arsenio. 

Por ello miente a su padre, finge que Arsenio es su hermano y su hermano verdadero dice ser 

un peregrino. El espacio metafórico de este nodo se figura en una sala circular con murales de 

fuego, a manera de que con la llama viva del amor se yerran los asuntos de elección. “Es la 

pasión enemiga declarada de la cordura, y por consiguiente, de la elección. Nunca atiende a la 

conveniencia, sino a su afecto, y estima más salir con su antojo que con el acierto” (Gracián, 

1988, D 10, p. 79).  

En el nodo “Cámara de la conciencia” cada diálogo que se ejemplifica atiende 

circunstancias diferentes de la trama, pero Juan Ruiz expresa en ellos la línea que sustenta su 

pensamiento crítico al hacer énfasis en que la verdad es invencible, que siempre sale a relucir. 

En el primer ejemplo, Arseno aunque ha cometido un acto grave al usurpar una identidad, 

reclama al Príncipe que su deber antes de juzgar es conocer la verdad. Es un atisbo de conciencia 



185 

 

 

 

que Arseno tiene al ver el fallo de sus acciones, no lo escuchan y lo envían de castigo al hospital 

de locos, hecho que Von der Walde (2007) interpreta “como la metafórica concreción por parte 

del dramaturgo, de lo realizado por su personaje, esto es, la “locura” del fingimiento” (p. 252). 

Pues ciertamente, la “locura” de usurpar la identidad de otro, es un acto que rebasa el 

atrevimiento de un enamorado al intentar allanar la morada de la dama y faltar al honor de la 

familia. La premisa de la obra se expresa a través de la voz que Alarcón da a todos los personajes, 

ejemplo de ello está en la reflexión que comparte Arseno al Príncipe y que aplica para él mismo: 

“más valdrá al fin la verdad” (v. 900).  Y en el diálogo de Tristán, Alarcón reafirma “que es la 

verdad enemigo muy fuerte” (vv.1393-1394). Los comentarios de Tristán como consejero, 

apuntan las faltas que su amo comete y más por involucrarse con los intereses del Príncipe. El 

hecho de que el antagonismo de Persio con Arseno, se subraye con el éxito de las acciones del 

primero contra el fracaso de las acciones de Arseno, va creando una atmósfera en la trama donde 

todo es falso, nadie es quien dice ser. El Príncipe finge ser justo, pero ve por sus intereses; 

Ardenia finge que Arseno es su hermano; Justino no distingue quién es su hijo, etcétera. En el 

segundo diálogo de Arseno se ejemplifica una expresión que refiere al conocimiento de que los 

sentidos nos engañan y hay que saber escuchar en nuestro interior, como recinto de la verdad. 

Celia por su parte, interviene como elemento alterno que tiene antecedentes con los galanes 

principales y funciona en la estructura dramática como pivote para que se develen todas las 

mentiras. Es un ejemplo de personaje que apela a la razón y la verdad para enfrentar cualquier 

situación. 

Una galería oscura representa este nodo, como espacio dual que permite que su 

oscuridad invite a la reflexión para visualizar su luz interior o transitar por el lado oscuro, fuera 

de la norma y de lo torcido del engaño (Vilchez, 1976). Cuestión del libre albedrío. 



186 

 

 

 

“Escalera de la caída” es un nodo donde se visualiza como van desplomándose 

moralmente los personajes. Sancho contempla el panorama de lo que han provocado las 

acciones de su amo y  deja en claro el descenso de su trayecto que no los conduce a nada.  

En la complejidad de este tipo de laberinto, Rodríguez de la Flor (2005) , cita el abismo 

en abismo que propone el emblematista Lorea, en su empresa sobre la confusión y mala 

conciencia del pecador de abysso in abyssum [abismo en abismo]:  

Son los negocios de los pecadores un laberinto confuso, y una confusión perpetua, sin 

tener alivio en ella, antes sí, de uno en otro nuevos precipicios. Abismo profundo llamó 

San Bernardo a la conciencia del hombre… No se quieta el corazón humano en cosa 

alguna, un pecado le es escala para subir a otro, y lo que debiera ser escarmiento para 

mejorarle, le es cebo para seguir el falso deleyte de las culpas. (D. Lorea citado en 

Rodríguez de la Flor, 2005, p. 88) 

Son nuevamente los criados de los protagonistas que advierten o anuncian  las 

desventuras de sus amos y funciona dramáticamente para mostrar la paradoja del héroe que es 

desdichado (antihéroe) frente a su antagonista embaucador triunfante. Si la virtud no acompaña 

la fortuna es cuestión de tiempo para que ésta se le revierta, la teatralidad del desplome se ilustra 

ante el lector/público. Cada personaje desciende a su ritmo y el impacto de su caída o salvación 

se devela hasta el final de la comedia. 

 El elemento de la espiral simboliza el recorrido de los personajes que transitan una y 

otra vez el camino que los interna más al centro de su ruina, guiados por su libre albedrío.  

El nodo “Galerón del ingenio” se representa principalmente con Persio, si bien Ardenia 

es la promotora principal de desatar el enredo de esta comedia con la estrategia de que su amado 

suplante la identidad de su hermano, será Persio quien hará gala de todas las artimañas 

necesarias para apropiarse de la situación hasta los últimos momentos en que es descubierto. En 



187 

 

 

 

el fragmento que se cita, Persio asegura el éxito por saber argumentar bien su engaño. Alarcón 

construye el carácter ingenioso de Persio, de acuerdo con el pensamiento de Gracián (2002) 

“Fácil es adelantar lo comenzado; arduo el inventar, y después de tanto, cerca de lo insuperable, 

aunque no todo lo que se prosigue se adelanta” (Discurso I, p. 115). De eso se desprende que la 

confianza que va adquiriendo Persio en el dominio de la situación, lo lleva a acelerar los 

resultados. Es un punto de transición dramático que da paso al ascenso del clímax de la obra 

donde el caos atrapa a los protagonistas. Las paredes móviles e inestables anuncian la entrada 

al punto de mayor confusión del laberinto.  

En el nodo “Pasillo del enfrentamiento”, al llegar a este nodo, todos los hilos de la trama 

están tensos y es inevitable el enfrentamiento de los personajes. Previsto lo anterior, Tristán 

alienta a Persio a conquistar a Ardenia siempre y cuando sea cuidadoso para saber elegir el 

momento justo de entrar en acción y lo instruye en el amor cortés. Esto se alinea al pensamiento 

de Séneca (2023) desarrollado en su Tratado La tranquilidad del ánimo, donde expresa la 

importancia de elegir sabiamente las oportunidades para hacer notar que la impaciencia del 

hombre lo puede echar todo a perder por lo que dice: “hay unos que en confianza de su 

elocuencia se despeñan; […] y algunos no saben poner limite a la graciosidad, ni abstenerse de 

peligrosas chocarrerías” (Libro III, cap. IV). Juan Ruiz construye el ascenso climático de la 

comedia llevando al límite del fingimiento a los personajes. Persio y Ardenia, donde el primero 

se muestra visceral, desesperado por estar en amores con la dama la acosa y Ardenia ante las 

circunstancias es audaz e inteligente para librarse de la situación. A través de ellos, por una 

parte, el autor manifiesta implícita la dualidad de la palabra, el cuidado de saber atenderla en su 

veracidad si surge del corazón o de la razón. Y por otra, muestra el juego de las apariencias ante 

la confusión de que nada es lo que parece. 



188 

 

 

 

El Príncipe, de manera transversal en la trama, no encuentra ocasión para acercarse a 

Ardenia y se verá igualmente precipitado en provocarla. De acuerdo con Gálvez Aguirre (2022) 

“La conciencia de la fragilidad de las obras humanas sigue guiando el comportamiento político 

netamente barroco” (p. 80). Lo que atiende a la expresión vanidosa e impropia del Príncipe falto 

de juicios y descuidando su deber ser. 

Se diseña el área en cuadrado por contener momentos precisos de los personajes que de 

acuerdo con el acierto con que estos gozan de la coyuntura su destino habrá de atraparse o no 

en las aristas engañosas de este nodo. 

El nodo “Cripta de la verdad” no hay manera de evitarlo, todos los caminos conducen a 

él. Ya se mencionaba a Celia como personaje testigo y víctima de los demás, no por ello débil, 

ya que su fortaleza es mantenerse firme y enfrentarlos con su verdad, que es la de todos. Enfrenta 

a Persio, mayor embaucador de esta comedia, para recordarle irónicamente que todas sus tretas 

son inútiles (de cualquier forma lo encontrará la muerte, el desengaño). 

Arseno reflexiona sobre el daño de su engaño, justifica que el móvil de sus acciones fue 

el amor. Es momento del desengaño dramático donde se enfrentan todos los personajes para 

aclarar el enredo y la autoridad restituye el orden. El verdadero Arnesto, tiene presencia casi al 

final de la comedia, llega cargado de secretos, disfrazado de peregrino y su sorpresa es tal al 

encontrar su identidad usurpada, pues no reconoce qué pasa y decide observar un tanto 

incógnito, atrapado en el laberinto: “callaré y veré el fin desto,/ que estoy confuso y perdido” 

(vv. 2627-2628).  Juan Ruiz, hace énfasis en la anagnórisis de los personajes destacando los 

aspectos relacionados al título de la comedia: la desdicha a la que arrastra el fingir.  

El espacio revela los contrastes de la aspereza de la realidad que construyeron con sus 

falsos deseos y la luz de la verdad, un halo inamovible, que siempre estuvo ahí.  



189 

 

 

 

En el espacio contiguo se encuentra el nodo “Salida de Luz”, al cual llegan conmovidos 

por sus reflexiones. La misma Ardenia al final expone sus razones, es el hilo de la verdad que 

sale a relucir con franqueza ante los demás y su deseo de quedarse con Arseno, para que el 

Príncipe les conceda unirse en matrimonio. La comedia muestra que si bien la mentira es táctica 

de supervivencia en los lances de amor, también puede ser la ruta de la perdición. Transitar por 

los senderos de la luz (de la verdad), siempre abrirá los caminos.  

5.1.2 El Laberinto en La Verdad Sospechosa 

Para estructurar el diseño de La verdad sospechosa, a diferencia del anterior en espiral, 

este toma la forma de un laberinto circular con cuatro entradas, vueltas rectangulares, 

acercándose al centro sucesión de arcos que generan vértigo. La estructura perfectamente 

confeccionada en esta comedia prepara el terreno desde las primeras escenas con la presentación 

de los personajes que expresan en un aparente dialogo su forma de ver el mundo. Así Tristán 

con don García conversan sobre la vestimenta y sus pormenores que afectan la figura de quien 

la porta, dan sus opiniones y en ese arreglar el mundo con el que no  en todo concuerdan, expresa 

Tristán: “Y esto me tiene confuso:/ todos dicen que se holgaran/ de que valonas se usaran/ y 

nadie comienza el uso” (vv. 281-284). Si bien, como se mencionó en el tema de la comedia que 

el amor detona sus acciones, Jacinta responde de manera pícara y ambigua más para dar entrada 

que no tanto al rechazo, cuando don García le pide licencia para amarla y le responde: “para 

querer/ no pienso que ha menester/licencia la voluntad” (vv. 542-544). Y más adelante, casi para 

cerrar el segundo acto, ante el arrojo de amor con que se ha entregado don García, Jacinta en 

medio del embrollo en que se han metido, le dice: 

JACINTA  ¡Casi aún no visto me habéis 

 y ya os mostráis tan perdido!   (vv. 2060-2061) 



190 

 

 

 

  ¿Es Jacinta quien tiene el hilo de la verdad, quien guía a Don García? La confusión de 

nombres juega con el trayecto de los personajes, Lucrecia abrumada por la situación, exclama 

en un aparte: “Confusa quedo” (v. 2141). Así, don García, se interna en un sistema de 

duplicaciones y recovecos que lo desvían mientras cree ir por el camino correcto. “Cada decisión 

de don García es un embuste nuevo” (Arellano, 2024, pp. 47-49). Incluso él ya no puede sostener 

los enredos que a su padre le ha dicho y lo reconoce ante Tristán, cuando le dice: “Perdido me 

vi” (v. 2280). Al final queda atrapado en un centro oscuro, al que cae como en un pozo 

dramático, simbólico, al que no supo cómo llegó y no pudo salir. 

JACINTA: ¿Qué importa que verdad sea, 

Si el que la dice sois vos? 

Que la boca mentirosa 

Incurre en tan torpe mengua 

que solamente en su lengua 

es la verdad sospechosa.        (vv. 2624-2629) 

Tabla 6  

Diseño laberíntico de La verdad sospechosa de Juan Ruiz de Alarcón (2024).   

Nodo laberíntico Correspondencia 

textual 

Función dramática Diseño espacial 

Vestíbulo del engaño vv.1354-1358 Isabel: 

[…] qué te admira/ que 

quien a obligar 

aspira[…] se valga de 

una mentira?  

 

juego de mentiras como 

instrumento seductor 

para el planteamiento 

Entrada múltiple con 

pasillos que parecen 

rectos pero se alejan  

Galería del oficio 

cortesano 

vv. 177- 180 Letrado: 

Mas en la corte mejor/ su 

enmienda esperar 

podemos/donde tan 

validas vemos/ las 

escuelas del honor. 

vv. 2882-2885 don 

Beltrán: […] dí, ¿qué 

gusto sacas/ de mentir 

tan sin recato?/ 

La corte como “escuela 

del engaño” 

 

Corredor amplio con 

trampas en las paredes 

Salón de las ficciones vv. v- 665-748  don 

García: Entre las opacas 

sombras/ y opacidades 

Multiplicación de 

mentiras para ocultar las 

anteriores, como la fiesta 

y su matrimonio  

Convergencia de ciertos 

arcos que generan 

sensación de vacío 



191 

 

 

 

espesas/ que el Soto 

formaba de olmas,[…]  

Pasadizo de contención vv. 1472-1479 don 

Beltrán: […] lo que 

importa es desmentir 

esta fama con los 

hechos,/ pensar que este 

es otro mundo,/ hablar 

poco y verdadero, […] 

El padre tratando de 

buscar solución. 

Restituir el crédito 

mediante obras, arreglar 

un matrimonio 

conveniente. 

Pasillo estrecho difícil de 

pasar. 

Cámara de 

autodestrucción 

vv. 1744-1747 Don 

García: ¡Qué fácil de 

persuadir/ quien tiene 

amor suele ser!/ Y, ¡qué 

fácil en creer/ el que no 

sabe mentir! 

vv. 2556-2559  Jacinta: 

Pensar por donaire 

puede,/ cuando no daña, 

el mentir;/ mas no se 

puede sufrir/ cuando ese 

límite excede. 

Clímax 

Presenta  la soberbia del 

mentiroso, que se cree 

incapaz de caer en un 

engaño. 

Límites del engaño 

Sala circular con sonidos 

envolventes de frases 

que elogian y no dejan 

pensar. 

Foso de la sospecha vv. 2784-2885Tristán: 

[…]Mas, ¿a quién no 

engañarán/ mentiras tan 

bien trovadas? 

vv. 2278-2279 

Tristán: […] El que 

miente ha menester gran 

ingenio y gran memoria. 

vv. 2353-2355 

Jacinta: Quizá no eres 

engañada,/ que la verdad 

no es vedada/ a la boca 

mentirosa. 

Fortaleza de la mentira 

prepara el clímax de la 

obra. 

Reputación negativa 

Centro oscuro sin salida 

su negación opaca su 

propia luz de la verdad. 

Ausencia de salida vv. 3009-3011 Don 

Juan de Luna: […] que 

el cielo ayuda/ la verdad 

más oculta y premiada/ 

dilación pudo haber, 

pero no duda. 

vv. 3108-3112 Tristán: 

Y aquí verás cuán 

engañosa/ es la mentira, 

y verá/ el Senado que en 

la boca/ del que mentir 

acostumbra,/ es La 

verdad sospechosa. 

La obra no tiene en este 

caso, el final feliz para el 

protagónico.  

 

Desengaño dramático 

Efecto de malentendidos 

y mentiras 

 

 

 

Nota: Tabla 6 de mi autoría basado en fragmentos de la obra La verdad sospechosa de 

Juan Ruiz de Alarcón (2024) y en la figura 55 de Santarcangeli (2000, p. 234). (Ver imagen del 

laberinto en Anexo C2). 



192 

 

 

 

El trayecto del laberinto que visualiza la Tabla 6 desde la nominación de los nodos indica 

el dominio de la ficción y el engaño sobre la verdad. 

En el nodo “Vestíbulo del engaño” se presenta el panorama social al inicio la comedia. 

El planteamiento dramático contempla el juego seductor de las apariencias, de las mentiras y 

cómo lo enfrentan los personajes. Don Beltrán  para cubrir el vicio de su hijo y don García con 

el galanteo hacia la dama, todo ello enmarcado con el preámbulo en tono de burla que tiene con 

Tristán acerca de los protocolos del bien vestir y del dinero. El diálogo de Isabel, resume la 

claridad de cómo se deben tomar las cosas a partir de quién las hace y dice. 

El diseño espacial de este nodo tiene cuatro entradas, sus pasillos con vueltas 

rectangulares hacen perder la noción de la dirección en que se avanza, son tan engañosas como 

los que se internan que tienen por costumbre mentir para conseguir sus objetivos. 

En “Galería del oficio cortesano” es el nodo se aprecia cómo impera la razón sobre los 

sentidos, lo más sublime que un hombre puede anhelar, para oponer resistencia a las falsedades 

que se enfrenta en la vida, específicamente en la corte. Así que la regla del comportamiento se 

determinaba a partir de la apariencia externa y por el parecer de los demás. Campbell (2012), al 

respecto apunta: 

Debido a que la virtud, suscitada por el uso de la recta razón, es el único bien y conduce 

a la libertad interior, el dramaturgo, como los estoicos, plantea la idea de los bienes 

indiferentes (la belleza, la riqueza, el poder) y repudia las actitudes negativas hacia el 

prójimo (las habladurías, los engaños, la envidia). (p. 29) 

El conflicto dramático se presenta a partir de la tensión de don Beltrán con su hijo para 

anticiparse a los problemas que observa que se avecinan por las acciones de su hijo, con una 

crítica irónica y clara sobre la corte que contradice con su estrategia de solucionar las cosas 

antes de que se revele el vicio de su hijo. La metáfora de este espacio es un corredor amplio con 



193 

 

 

 

trampas en las paredes, la susceptibilidad de caer en ellas radica en la premura irracional de las 

decisiones del personaje que lo transita. 

El nodo “Salón de las ficciones” es un espacio lúdico que se permite el autor para el 

deleite del imaginatio vera, a través de la capacidad creativa y fantástica del personaje de don 

García para influir en la realidad y resolver su obstáculos. Bien comienza su relato de la fiesta 

en el río “entre las opacas sombras” que se observa como conexión metafórica a su intención de 

oculta mentira de acuerdo con Vilchez (1976). El espacio se ubica tras ante sucesión de arcos 

que generan sensación de vacío.  

En el nodo “Pasadizo de contención” se ilustra con el juicio de don Beltrán, ya que 

permite afirmar la influencia del neoestoicismo barroco que se refleja en los personajes siendo 

que “empuja a sus damas y galanes a la consecución de un carácter que los defina y les conduzca 

a un óptimo desenlace” (Josa, 2007, p. 10) para dominar las cosas aún y cuando no dependen 

de ellos, con impulsos que rompen las reglas, de ahí el diálogo que se cita en el nodo: “lo que 

importa es desmentir esta fama con los hechos ” (v. 1472). Con ello trata de anticiparse a los 

problemas que puede acarrear el vicio de su hijo, y cree tener el control al ocuparse de ello. 

Desde diferente aspecto, padre e hijo son iguales al tratar de seducir con mentiras, el primero 

por cuidar las apariencias y el segundo por diversión. 

En el nodo “Cámara de autodestrucción” el ensimismamiento de don García lo ciega 

ante las circunstancias reales, no se entera del malentendido en que ha caído y eso lo expone al 

ridículo, pese a ello, se burla de los que son presa fácil del engaño. El vanagloriarse de su 

habilidad, desmiente a su vez lo que está diciendo, ya que como buen mentiroso ha caído en un 

engaño. Por su parte, Jacinta quien ha observado cada paso de don García, es quien identifica el 

exceso ya impermisible de la mentira de don García, delineando cuándo puede ésta exceder el 

límite. Hecho que participa en la decisión de Jacinta para no quedarse al final con don García. 



194 

 

 

 

En La verdad sospechosa, menciona Whicker (1996), Juan Ruiz tiene un interés 

explícito en exponer el engaño, moralmente, razón por la cual, don García se enfrenta al 

resultado de sus propias acciones. “is also a play with an explicit interest in evaluating  deceit 

in moral terms, so that, at its close, don García is unambiguosly presented to the audience as the 

autor of his own downfall”13 (p. 60). 

El ritmo de la comedia se acelera, se entretejen todas las confusiones para el momento 

climático de la misma. La confianza peca en soberbia del personaje y se instala en un espacio 

circular con sonidos envolventes que no le permiten escuchar a los demás, regodeándose en sí 

mismo.  

Foso de la sospecha. En este nodo se devela el peso de la falsedad. Por bien armada que 

se presente hay elementos que la delatan como la inconsistencia de la memoria que en el 

momento en que se debilita se convierte en su delator. Y los detalles que una mala memoria deja 

escapar son aspectos que generan sospecha y duda de que alguien miente. Es el mismo Tristán 

quien en diferentes momentos le recuerda a su amo los aspectos que ha descuidado para llevar 

a cabo su empresa engañosa, al mismo tiempo que alaba el éxito de  las mismas.  

Juan Ruiz destaca los diálogos de Jacinta quien ha vigilado las acciones engañosas de 

don García cuando identifica que si bien es mentiroso don García, también le da el beneficio de 

la duda (se puede decir que impera con esos aspectos el pensamiento barroco). Al respecto, 

Rodríguez de la Flor (2005) reafirma: 

 
13 [“es también una obra con un interés explícito en evaluar el engaño en términos morales, de modo 

que, al final, don García se presenta inequívocamente al público como el autor de su propia caída” (p. 60).] 

(Traducción propia). 



195 

 

 

 

La acción -más la que se califica de moral- del hombre en el mundo requiere incluso 

para realizarse el que, en una típica torsión barroca de los afectos, la verdad misma se 

vea precisada de dotarse del instrumental ejecutivo del propio engaño. (p. 197)  

El enfrentamiento de situaciones que en dado momento pueden tornarse ambiguas reside 

el tono cómico de las escenas ya que generan malentendidos donde el público a diferencia de 

los personajes, tiene la información completa y capta cómo los personajes caen en el error o en 

la equivocación. Juan Ruiz lleva hasta sus últimas consecuencias el intercambio de este tipo de 

acciones para estructurar el clímax de la comedia, donde las dos damas tratan de averiguar las 

intenciones de don García. Mientras este último quiere hablar con su enamorada que no 

reconoce y no la nombra correctamente, impide que salga de su error y quede expuesto ante 

todos. 

El espacio oscuro sin aparente salida, atrapa a los personajes en su profundidad cada vez que 

estos se alejan de la verdad y no actúan conforme al contenido real de su corazón. El confiar en 

el dominio del engaño no exime a don García de caer en él y es lo que opaca su propia luz de la 

verdad. 

Ausencia de salida: El final del laberinto acorde al cierre que tiene el personaje 

protagonista, queda sin salida, no resuelve para sí su objetivo y se atiene al orden que la 

autoridad reestablece. El autor expone el panorama social en que están inmersos, de tal manera, 

que la teatralización de ello, se encamine desde su planteamiento hasta la anagnorisis de la visión 

del desengaño que se contrapone a su realidad. (Ver en Anexo 6 la propuesta visual de este 

laberinto). 

Don García, protagonista de la comedia pasa por todos los recovecos del laberinto, pero 

no es capaz de llegar al centro (que es el interior de él mismo). Por lo cual cree que se va abriendo 

brecha, pero parece caer en el abismo encaminado por el lado oscuro del engaño. El centro que 



196 

 

 

 

simboliza, menciona Santarcangeli (2000), es como punto de intersección con el Cielo, la Tierra 

o el Infierno: 

Il centro, síntende, e anche un luogo geográfico; nel caso del labirinto, un punto 

de´intersezione fra laTerra e gli Inferri o addrittura fra i  tre regni del Cielo, della Terra 

e dell´Inferno 14. ( p. 146) 

La constancia del laberinto de esta obra muestra la dificultad de distinguir entre 

apariencia y realidad, incluso para el que se cree experto en mentir., pues la mente corre el riesgo 

de perder la noción de la realidad. 

Juan Ruiz, en esta ficción diseña el espacio cortesano con su poder legítimo y su 

estrategia del engaño. La declaración no es directa, dando lugar a la construcción de una 

teatralidad donde se ha instalado la mentira como mecanismo defensivo en una sociedad que lo 

exige, que se preocupa por cuidar las apariencias. Al fin y al cabo, si no es posible identificar la 

verdad, quien puede negar que no es sospechosa la verdad.  

Insondable contradicción. Sólo creemos en la verdad mientras estamos en el error, pero 

cuando buscamos a aquella encontramos que nada hay fuera de éste. La única verdad es 

que no hay verdad y ni siquiera ésa, ya que sólo es sospecha. El escepticismo mezclado 

con la concepción indigna de la realidad son las causas de este tono amargo que el 

desengaño deposita en nosotros. (Quirós Casado, 1988, p. 19)  

5.1.3 El Laberinto en Los Empeños de un Engaño 

El diseño de Los empeños de un engaño se visualiza como un laberinto circular tipo 

romano, con representaciones en mosaico romano, murallas almenadas, cuatro torres, tiene 

 
14Según Google Translate (s.f), el significado es:  [El centro por supuesto, también es una ubicación 

geográfica; en el caso del laberinto, un punto de intersección entre la Tierra y el Infierno, o incluso entre los tres 

reinos del Cielo, Tierra y el Infierno. (p. 146)]. 



197 

 

 

 

espacios vacíos que no se comunican con el camino, una entrada, un centro de la verdad y 

niveles concéntricos con vueltas rectangulares. Inspirado en la fig. 27 de Santarcangeli (2000). 

En esta comedia también los personajes, de una u otra manera, indican cómo se 

encuentran o qué los mueve dentro del laberinto. De inicio, Campana cuando sube por el balcón 

de Leonor pensando encontrar a la criada y ve a la dama reacciona: 

CAMPANA  Pero, ¿qué miro? Sospecho 

que en el puerto me he perdido.    (vv. 79-80)  

El Marqués, flechado de amor por Leonor, aclara a don Diego que no pise terreno ajeno, 

pues le indica, “allí vivo y allí muero,/ ella es el norte que sigo” (vv. 301-302). Teodora por su 

parte, no ve más remedio que confesar su secreto de amor a Leonor, reconoce con ello el enredo 

en que está metida, y no sabe qué acciones tomar, le dice: “Esta es de mi confusión/ la causa, y 

de que tu hermano/ conquiste mi pecho en vano” (vv. 661-663). Don Sancho, personaje guardián 

del honor, se preocupa por su hermana Leonor y el de su familia, llega un momento en que se 

ve perdido y expresa en un aparte: “(No sé lo que hemos de hacer. / En gran confusión me 

veo”…) (vv. 1786-1787). Hay un diálogo de don Diego con Teodora, donde le explica las 

razones de su engaño, que tiene relación con el encierro o callejón sin salida al que le ha llevado 

mentir, pues si bien, su estancia en la casa de Leonor y después en un hostal por estar mal herido, 

lo apartaron de Teodora, lo ha soportado por la fuerza del amor que le tiene y así se lo justifica:  

DON DIEGO Dices bien, que grillos tuve 

por tu amor apetecidos, 

que era más daño perderte 

libre que verte cautivo.      (vv. 2452-2455) 

Esto implica que tendrá que llegar al centro que lo conecta con la salida del laberinto, 

siendo que el hilo que lo dirige en su trayecto es el amor, lo obliga a avanzar en su interior. Una 



198 

 

 

 

metáfora de retorno que se apega a la reflexión, momento de anagnórisis que será lo que redirige 

sus pasos para encontrar la verdad. 

DON DIEGO:  ¡Que a tan infeliz estado 

me haya podido traer 

mi engaño, que viendo el daño, 

   ni puedo huir ni esperar,  

   porque advierta, a mi pesar,  

los empeños de un engaño!   (vv. 1502-1507) 

Tabla 7 

Diseño laberíntico de Los empeños de un engaño de Juan Ruiz de Alarcón (2024). 

Nodo laberíntico Correspondencia 

textual 

Función dramática Diseño espacial 

Vestíbulo de la ilusión vv. 389-391 Campana: 

Mira pasar con facilidad/ 

la mentira por verdad, / y 

la verdad por mentira. 

 

Microcosmos, 

planteamiento del 

problema. 

Portal ancho que invita a 

entrar 

Galería de los rumores vv. 782-784 

Campana: O ha de ser 

del mismo paño/ de la 

verdad el engaño,/ o el 

remiendo se verá. 

vv. 970- don Diego: 

Bien quisiera, mas, ¿qué 

labios/ podrán 

pronunciar agravios,/ a 

que mi engaño y mi 

error/ dio tan injusta 

ocasión? 

Circulación de rumores. 

Un engaño genera otro 

engaño, 

encabalgamiento sin 

control. Comienza el 

enredo. 

Pasillo vueltas 

reticulares y desvíos 

laterales 

Cámara en la torre de 

los juramentos 

vv. 1036 Teodora: Al 

puerto anhelad seguro, 

que si la vida aventuro, 

rayos dará la verdad, que 

en clara tranquilidad 

cambien el nublado 

obscuro.  

Enredo dramático. Pacto 

inicial entre Don Diego y 

Teodora, Leonor con 

don Juan/ don Sancho 

con Teodora/   

La situación crea 

mudanzas, traiciones y 

conflictos a través del 

disimulo y la mentira. 

espacio hexagonal con 

paneles de espejo 

Salón en la torre de las 

máscaras 

vv. 440 Campana: No 

lo es,/supuesto que la 

verdad/ llevas, señor de 

tu parte,/ y debajo de 

secreto,/ puedes con él 

declararte,/ que mientras 

los casos dan/ remedio 

más importante,/ vivir y 

Nudo  

Malentendidos, verdades 

que parecen mentiras y 

viceversa. 

Espacio circular en la 

torre de las máscaras con 

corredores radiales 



199 

 

 

 

trampa adelante,/ es en la 

corte refrán. 

vv. 1100-1224 Teodora: 

No des color mentiroso/ 

de honor a lo que es 

amor./ 

vv. 2106–2019 don 

Diego: […]Que no 

consiste en nacer/ señor 

la gloria mayor,/ que es 

dicha nacer señor, / y es 

valor saberlo ser. 

vv. 2020-2022 don 

Diego: ¡La verdad ha 

desmentido/ con la 

mentira!   

Puerta  para la torre 

del perdón 

vv. 1499- Diego: Si yo 

supiera, / Campana, lo 

que he de hacer […]  

vv. 2019-2023 

Marqués: No haré poco 

si después/ que la verdad 

he sabido,/ os obligo a 

perdonar/ el delito que 

en dudar/ de vuestra fe 

he cometido. 

 

Anagnórisis de don 

Diego 

Retractación del 

Marqués 

Buscar la verdad 

liberadora   

Túnel secreto hacia la 

torre de la verdad 

Sala en la torre de la 

verdad 

v. 1145 Teodora: O 

verdadero o mentido 

haya sido, ya a Leonor 

obligastes; ya traidor 

[…] emprendistes mis 

agravios; que es negarla 

con los labios delito en la 

fe de amor. 

 

Clímax 

Traición por negación 

del amor 

Buscar la verdad 

liberadora  El héroe 

reconoce su error y se 

dispone a enmendarlo 

con la verdad. 

Cámara cuadrada con 

ventanales panorámicos 

Centro de cielo abierto  vv. 2086-2089 don 

Diego: De su firmeza 

fïara/ el remedio de mi 

daño,/ si llegara el 

desengaño/ antes que el 

daño llegara. 

vv. AGREGAR DEL 

FINAL  

 

Restablecimiento del 

orden. Sentencia de don 

Diego sobre mérito, 

Centro de cielo abierto 

con puerta giratoria 

hacia el corredor de 

salida 

Nota: Tabla de mi autoría basado en fragmentos de la obra Los empeños de un engaño 

de Juan Ruiz de Alarcón (2024) y en la figura 27 de Santarcangeli (2000, p. 180). (Ver imagen 

del laberinto en Anexo C3). 

La Tabla 7 inicia con el nodo del vestíbulo de la ilusión abre con el diálogo de Campana, 

criado de don Diego que expresa su visión externa de la manera en que las mentiras pueden 



200 

 

 

 

intercambiar sentido con la verdad y viceversa, de acuerdo con la conveniencia de quien la dice. 

La astucia de Campana, experto en abrirle paso en conquistas a su amo, se da cuenta de dos 

cosas: primero, que la curiosidad de Leonor por indagar qué hace don Diego rondando la casa 

es un problema que debe evitar; y segundo, que identifica en la dama un destello de ilusión por 

conocer a su amo y esa es la veta que encuentra la astucia del criado para salir del paso, 

aprovechar esa ilusión ingeniando trazas que cree que solucionarán el problema de su amo de 

pasar desapercibido. ¿Cuál es el filtro para identificar una verdad de una mentira?, la voz del 

autor presenta el planteamiento del problema de la trama no solo con una situación engañosa 

complicará la relación de don Diego con Teodora, sino que expone las circunstancias en que la 

razón ante el amor baja la guardia y se autoengaña invirtiendo el sentido de las cosas de acuerdo 

con lo que el corazón quiere ver. Ya se mencionaba en el contexto del Barroco las tensiones y 

contrastes que lo impulsan a fomentar un ámbito que no es plano, donde todo tiene su lado 

oculto. Rodríguez de la Flor (2005) al respecto menciona que así como es:  

El siglo del telescopio y de la generalización del uso de los anteojos es también el siglo 

de la óptica y de sus enigmas y aberraciones, lo cual tiene que ver con un régimen 

generalizado de ambigüedad y engaño fenomenológico, al que se desea poner fin con la 

prótesis objetivadora, el instrumento veraz. (p. 279) 

Ante la evidencia anterior, Juan Ruiz coloca metafóricamente como elemento 

mediador de la realidad con la ilusión el ingenio de Campana que juega con la perspectiva de 

ver las cosas diferentes, relativizando la situación para acomodarla en función de lo que quiere. 

Esto será una constante en toda la comedia, ya que será imparable el efecto del primer engaño, 

capaz de transformar el microcosmos en el que gira la comedia. Todos los personajes tienen una 

ilusión que los cegará de distinguir la verdad por la mentira y viceversa. Leonor tiene la ilusión 

de conocer a alguien, dice para sí misma cuando manda llamar a Campana con su criada: “No 



201 

 

 

 

con severo rigor/ le niegues la dicha, Amor, a quien la ocasión has dado” (vv. 66-68). Teodora 

y don Diego quieren juntarse, don Juan casarse con Leonor y don Sancho con Teodora. Y para 

ello, el engaño los invita a entrar en su laberinto. 

El diseño espacial del vestíbulo de la ilusión es un portal ancho que invita a entrar, se 

visualiza sencillo y amplio sin aparente dificultad de transitar. 

En Galería de los rumores se presentan las peripecias que irán armando el enredo de la 

trama, la forma en que se van encabalgando los rumores comprometen a los personajes a 

complicarlo más por miedo de ser descubiertos. En este nodo Juan Ruiz presenta la 

potencialidad del engaño que al estar bien fundado el mismo inventor (don Diego) se asombra 

de las dimensiones en las que este retorna a través de rumores que ya no puede controlar. “Si la 

mentira procrea la mentira, contagiando con su fealdad a todos, la verdad induce a nuevas 

magníficas búsquedas y revelaciones de la verdad” (Zimic, 1992, p. 214). Don Diego reconoce 

el daño de su engaño pero teme desengañar a Teodora y al dudar complicará el enredo. El pesar 

con que se expresa deja ver un proceso introspectivo que corresponde al sentimiento del ser 

desengañado.  

Se visualiza este espacio como un pasillo sinuoso con desvíos laterales donde es 

impredecible para los personajes el camino al que pueden llegar. 

La cámara en la torre de los juramentos es un espacio cercano a los rumores, pues en el 

trayecto los personajes de una u otra manera ya han expresado cuál es su objetivo y muestran 

su empeño en lograrlo. Sin embargo, las circunstancias se van tornando complejas al intervenir 

con los intereses de los demás, situación que crea mudanzas de amor o pactos para respetar su 

plan.  

Los versos que se citan de Teodora, son de un diálogo reflexivo que tiene con don Diego 

después de que Leonor los salva ante don Sancho, reconoce la necesidad de decir la verdad, 



202 

 

 

 

confía en que el amor que se tienen y la amistad de Leonor son motivos suficientes para cambiar 

el rumbo oscuro en que se encuentran por dejarse llevar por la línea del engaño. Juan Ruiz con 

este tipo de reflexiones en los personajes principales simboliza la fuerza interior y la luz en su 

conciencia que los hará corregir sus errores. El rayo de la verdad que ilumina el panorama oscuro 

se relaciona con la visión estoica de la verdad que conduce al camino recto. Y contrario a ello, 

Leonor aprovecha el cauce que han tomado las cosas y exige el compromiso con ella a don 

Diego, sin importar romper el juramento de amistad con Teodora y con don Juan. Alarcón, 

imprime el carácter oscuro de Leonor con un trasfondo desleal que tendrá sus consecuencias en 

el desenlace de la trama para que, de acuerdo con Gracián (1998), “merezca cada cosa la 

estimación por sí no por sobornos del gusto” (p. 21). 

Un espacio hexagonal con paneles de espejo en lo alto de la torre corresponde al diseño 

de este nodo, de enfrentamientos y confusión. Sin embargo, manifiesta el autor en voz de sus 

personajes que la incertidumbre ante el caos se ampara en la confianza de que la verdad saldrá 

en favor de restablecer el orden.  

Salón en la torre de las máscaras, viene el nombre de este nodo en alusión de la 

cosmovisión que construye Alarcón alrededor de la moralidad en el teatro al cuestionar la 

necesidad del engaño, al respecto sostiene Whicker (1996), “as one which had an immediate 

personal relevance, and which offered a theorical basic on which he might he justify his 

occupation as a playwright in moral and social terms”15(p. 5), y de esta manera, cobra sentido 

el juego teatral ya que “el teatro, con sus constantes conflictos de honor, nos demuestra la 

corrupción de las costumbres” (Díaz-Plaja, 1969, p. 106). 

 
15 [como algo que tenía una relevancia personal inmediata y que ofrecía una base teórica sobre la que 

podía justificar su ocupación como dramaturgo en términos morales y sociales (p. 5).] (Traducción propia). 



203 

 

 

 

Campana  en el diálogo que se cita, recuerda a su amo la fórmula conveniente de siempre 

tener algo oculto bajo la manga para usarlo a favor en caso necesario. Las líneas que expresa 

Teodora, denuncian de distinta forma la máscara con la que juega Leonor al fingir que tiene que 

casarse con don Diego para salvar su honor, siendo que no reconoce públicamente que es por 

amor. Alarcón en este aspecto de la máscara social, hace énfasis en los personajes que 

representan el poder, como es el Marqués en esta comedia, para exaltar los aspectos de un digno 

representante del poder que atiende a su “capacidad el fundamento de la política, aquella gran 

arte de ser rey, que no hace asiento sino en los grandes juicios” (Gracián, 1998, p. 42). Y al 

mismo tiempo con “la concepción de que el monarca debía servir como espejo de los súbditos 

se ve subvertida, pues queda claro que los monarcas son hombre «humanos»” (Campbell, 2012, 

p. 31).  

El clímax de la trama se aprecia en este nodo, donde los personajes reaccionan ante el 

caótico enredo donde todos desconfían de todos porque sus acciones se contradicen con sus 

palabras, ¿cuál es el rostro de la verdad?, las verdades parecen mentiras y la mentiras verdades. 

Y esa imposibilidad de distinguir  las falsedades de las verdades es fuente de la sustancia del 

desengaño barroco. Rodríguez de la Flor (2005) lo formula como: “la desconfianza ontológica 

en el estatuto sólido del mundo, es tenida como la única fuerza capaz  de operar la propia 

disolución del espejismo terrenal” (p. 90). 

El espacio circular de la torre con corredores radiales retornan al transeúnte confundido 

incapaz de distinguir los falsos caminos, que lo hace perder tiempo para llegar a su objetivo.  

Puertas para la torre del perdón,  en el trayecto del laberinto para algunos personajes es 

inevitable su paso por la torre del perdón, que insatisfechos por los resultados de sus acciones 

deducen, como menciona Gracián (2009) que “de la oposición de los efectos se saca con 

grandeza la de las causas” (p. 1189). Y esa causa, resultado del ejercicio de anagnórisis al que 



204 

 

 

 

llegan, subraya la alteración de la verdad  por lo que buscan ser perdonados. Ejemplo de ello, es 

el Marqués en el fragmento que se cita,  que se retracta del comportamiento que llegó a tener 

con don Diego, movido por los celos y se acerca a solicitar perdón, en el ejercicio de 

“autoconciencia acerca del sentido que cobra en el mundo sus palabras y actitudes” (R. de la 

Flor, 2005, p. 85). El espacio de la torre si se recorre con atención detallada,  conecta con un 

túnel secreto hacia la torre de la verdad. 

Sala en la torre de la verdad,  el héroe ya reconociendo su error y dispuesto a decir 

verdad, acelera el ritmo de la comedia y provoca el clímax, que enfrentan a los personajes donde 

cada uno está ávido de lograr su objetivo y se abren puertas que distorsionan la verdad, las 

circunstancias. Juan Ruiz lleva al extremo los diálogos de los personajes donde discurren la 

razón y el desengaño para finalmente encontrar el centro de su discurso y restituir el orden.  

Se diseña en lo alto de la torre una cámara cuadrada con ventanales panorámicos que 

permiten ver todo con claridad, ya nada opaca la visión y pueden distinguir el camino hacia el 

centro del laberinto. 

Centro de cielo abierto, la muestra de que la sinceridad puede restituir el honor, se 

presenta en este nodo donde los personajes dialogan para liberar su conciencia y enfrentar las 

consecuencias. Se apela en esa fase al libre albedrío de Teodora que por iniciativa de don Diego 

toma la palabra y expone su elección dando puerta abierta al amor de don Diego, pese a las 

posturas de los otros personajes que no dan crédito a lo sucedido, pues confiaban en que como 

dama de la corte respondería con el deber ser y atendería el compromiso con don Sancho. 

Dramáticamente se restablece el orden y con ello Juan Ruiz apela al trabajo de conciencia 

interior que en el trayecto va transformando y fortaleciendo a don Diego a partir de que tienen 

conciencia de su error, cuando exclama “si llegara el desengaño/ antes que el daño llegara” (vv. 

2088—2089)  sabe que para revertirlo debe actuar con verdad y honestidad. Sufre las 



205 

 

 

 

consecuencias, pero al final ve los frutos de su perseverancia cuando Teodora lo acepta. 

Referente a lo anterior, comenta Josa (1999), “Alarcón cree que la trayectoria de una persona se 

debe valorar en función de la pugna que haya sostenido consigo misma para vencer sus 

debilidades y ofuscaciones” (p. 170 ). 

El valor restaurador de la verdad abre el espacio circular a cielo abierto que lo expone 

no en el linaje como modelo de nobleza sino apoyado en la autocrítica, en la anagnórisis que lo 

encamina a la prudencia y redimirse. “Para la sentencia no basta cualquier verdad: ha de ser un 

desengaño prudente, sublime y recóndito. Son reglas del acierto, nortes de la dirección” 

(Gracián, 2009, p. 1201). Una vez sentenciado gira la puerta que lo guía a la salida. 

La Tabla 7 muestra que la disposición concéntrica de este laberinto alude al trabajo de 

conciencia interior que requiere el personaje para llegar al centro. La comedia plantea los 

movimientos sociales que a través de ingeniosos enredos crean un entramado de ficciones que 

comprometen el honor del personaje central y exponen el deterioro de su credibilidad. La 

práctica del engaño se manifiesta convirtiendo al héroe en prisionero de su propia ficción.  

5.1.4 Enfoque General de los Laberintos 

 Para revisar el panorama general que arroja el análisis de los elementos del engaño y 

desengaño barroco en el laberinto de las comedias de Alarcón, se muestran en la Tabla 8 cuatro 

aspectos que se consideran relevantes para el ejercicio comparativo de similitudes y diferencias 

entre las obras seleccionadas.   

Tabla 8 

Cuadro comparativo del enfoque general de las comedias 

Eje El desdichado en fingir La verdad sospechosa Los empeños de un 

engaño 

Centro conflictual Lucha íntima entre deseo 

vs Fortuna y  amor.  

 

La verdad a partir de 

quién la dice. 

Rivalidad entre mérito y 

linaje, restauración  del 



206 

 

 

 

Crítica a la 

normalización de la 

mentira como “escuela 

del honor”  

 

honor mediante la 

verdad 

 

Tono cómico 

dominante 

Juego teatral de 

malentendidos por 

suplantación de  

identidad 

Introspección y angustia 

individual por alcanzar 

objetivos (ambición) 

Sátira de la cultura 

cortesana. 

Padre -tradición 

Hijo rebeldía 

La mentira y ficción 

Crítica sociopolítica de 

la nobleza cortesana 

La trampa del engaño  

Solución dramática Conocimiento interior y 

aceptación de los límites 

humanos.  

La reputación dañada, 

aceptación de las 

consecuencia de los 

actos realizados. 

Reconciliación basada 

en la verdad comprobada 

y triunfo del amor 

Desengaño barroco Apariencia y realidad La verdad y la mentira El engaño y la verdad 

Nota: Tabla 8 de mi autoría basado en el análisis de las obras  El desdichado en fingir, 

La verdad sospechosa y Los empeños de un engaño de Juan Ruiz de Alarcón (2024).  

En el primer eje de la Tabla 8 denominado Centro conflictual se observa que 

independientemente de los aspectos en común que se han detallado en el análisis de la 

construcción y uso del engaño-desengaño de cada comedia en los capítulos anteriores, los 

objetivos del enfoque que transmite el autor en el conflicto de cada una de ellas es diferente.  

En El desdichado en fingir, el conflicto del protagonista se basa en la lucha que 

enfrentan sus deseos con lo que las fuerzas del amor y Fortuna le tienen deparado. Esto, por una 

parte, recuerda que la comedia corresponde a la primer fase del autor que conserva una 

reminiscencia clásica, no en su totalidad, pues sigue en general la preceptiva de la Comedia 

Nueva. En cuanto a la lucha del héroe contra el cosmos que reta a su destino sí la hay, y por 

otra, que el desafío de Fortuna y de voluntad, agrega Josa (1999) “serán las fuerzas que activarán 

la acción dramática” (p. 180). En este aspecto, cabe mencionar que Lola Josa omite el amor, 

únicamente se enfoca a la Fortuna y voluntad, sin embargo, se ha revisado en el análisis del 

engaño en el tema, que precisamente es el amor, el móvil central de las comedias de capa y 

espada. La voluntad, desde nuestro punto de vista, participa más como carácter del personaje 



207 

 

 

 

que como pivote de la acción. El engaño, en esta comedia, apoya el centro conflictual mas no 

lo define, es un recurso. El héroe no pretende en primera instancia engañar sino conseguir sus 

objetivos a través del engaño que en este caso es la usurpación de identidad.  

Uno de los puntos comparativos con las otras comedias es que, precisamente la 

cosmovisión de la Fortuna es un factor que marca una de las diferencias en la evolución 

dramática de Juan Ruiz, ya que, de acuerdo con Josa (1999), el autor “inicia su comedia de 

caracteres, al conferir al enredo un relieve independiente de los designios del azar” (p. 162). 

   Es por tanto, que en La verdad sospechosa, el centro conflictual lo podemos identificar 

en el manejo de la verdad a partir de quién la dice, por lo tanto, el engaño participa no sólo como 

mecanismo del enredo sino que se involucra en la trama misma. Otro punto conflictual que se 

menciona en este rubro de la Tabla 8 es la  crítica a la normalización de la mentira como “escuela 

del honor”. De ahí plantea el autor, de manera satírica, la confrontación de los personajes 

protagonistas que juegan con esta idea de “convenientemente” justificar sus engaños. Tal es el 

caso de don Beltrán, quien recurre en mentiras piadosas para mantener su honor enfrentando al 

ímpetu de su hijo que se deja guiar por el amor  y el deseo, siendo que tanto unos como los otros 

puede crear conflictos.  

Estas dos realidades aparecen como los términos más visibles a través de los cuales se 

señalan diversos contrastes; frente al mundo como es se dibuja como podría ser; frente 

a una visión conformista y estática, una visión ilusionada y dinámica; ante la sombría e 

hipócrita realidad, se yergue el idealismo que ilumina y transfigura la vida; opuesto al 

mundo de prohibiciones del honor aparece el mundo afirmativo del amor. (S. González,  

2003, p. 96)  

  En Los empeños de un engaño, el centro conflictual estriba en la rivalidad entre el mérito 

y el linaje de los personajes centrales, enfocando la restauración del honor mediante la verdad. 



208 

 

 

 

El engaño está latente en toda la trama, es el centro conflictual del protagonista que ejemplifica 

y cuestiona la facilidad con que se puede armar un engaño no así de salir de él ileso, haciendo 

uso del engaño como instrumento reformador. “Juan Ruiz desde el teatro, quiso ofrecer 

personajes que fueran espejo donde mirarse los hombres que necesitaba la reformación 

propuesta por el conde-duque. (Josa, 1999, p. 160) 

 El tono dominante de cada comedia va de la mano con los aspectos que quiere el autor 

acentuar en el carácter cómico de los personajes, sobre todo el protagónico. Por lo tanto, en  El 

desdichado en fingir es el juego teatral de malentendidos por suplantación de identidad; en La 

verdad sospechosa a través de la sátira cortesana que contrapone la tradición del padre con la 

rebeldía del hijo con su imaginación delirante; y en Los empeños de un engaño el tono 

dominante se enfoca en la trampa del engaño para acentuar la crítica política de la nobleza 

cortesana.     

De acuerdo con Whicker (1996), la solución dramática que Juan Ruiz presenta en sus 

obras surge de  “the connection between his presentation of deceit and the kind of practical 

morality”16(p. 252). Por lo tanto, el eje que corresponde a este rubro identifica que en El 

desdichado en fingir se enfatiza que el conocimiento interior de su error y aceptación de los 

límites humanos, (representado aquí al desengañar que suplantó la identidad de Arnesto) es lo 

que lleva al héroe a obtener su objetivo.  

La solución dramática en  La verdad sospechosa, gira en torno a la aceptación de las 

consecuencias de los actos realizados bajo el peso de la reputación dañada, de tal manera que, 

como solución dramática el autor no busca el castigo directamente al vicio del personaje, porque 

como bien señala Franzani García (2020), lo “ha girado en torno al equívoco, y su final nos 

 
16 [la conexión entre su presentación del engaño y el tipo de moralidad práctica (p.252).] (Traducción 

propia). 



209 

 

 

 

presenta al engañador que por fin es consciente de que en realidad, ha sido él el engañado” (pp. 

47-48). Y ese desengaño de ser él quien ha estado todo el tiempo engañado tiene un peso más 

fuerte, en tanto que queda expuesto ante todos. Con ello, reafirma Juan Ruiz que nada es lo que 

parece para nadie, incluso para el público que se mantuvo a la expectativa de que don García 

descubriera quién era la dama que realmente quería o de que recibiera el castigo de no casarse, 

nunca esperó ese final. Pero, como afirma Franzani García (2020), “lo que importa para la 

estructura de la obra, y para el gusto del público, no es la trama de don García, sino la que se ha 

desarrollado a costa de don García” (p. 48). Es decir, el laberinto del engaño-desengaño que 

construye para esta comedia. 

En Los empeños de un engaño, la solución dramática consiste en la reconciliación basada 

en la verdad comprobada y en el triunfo del amor. La travesía del protagonista a medida que 

elige cubrir o evadir la realidad, abre puertas a malentendidos por lo que sus circunstancias se 

van complicando incluso diciendo la verdad. Es por tanto, que a partir de que el personaje central 

se propone enfrentar todo y asumir las consecuencias que conlleve promulgar su verdadero 

interés que es amar a Teodora, el desenlace es a su favor. 

El último eje que indica la Tabla 8, replica en el desengaño barroco enmarcando el 

tratamiento que Juan Ruiz de Alarcón versa en las diferentes comedias ofreciendo posibilidades 

de expresión con tratamientos diferentes sobre el engaño y la verdad en acorde al desarrollo de 

cada comedia: El desdichado en fingir, Apariencia y realidad; en La verdad sospechosa, con la 

verdad y la mentira; y en Los empeños de un engaño, engaño y verdad. El valor semántico se 

mantiene dentro de la dramaturgia que le permite jugar y expresar el sentimiento de desamor, 

de decepción, de desengaño como descubrimiento, que aunque no recae en la melancolía, puesto 

que lo que busca la comedia de capa y espada es el entretenimiento, sí imprime el desengaño 

barroco para confrontar valores y evidenciar la necesidad social del fingimiento, elementos 



210 

 

 

 

esenciales del enredo, que harán conexiones con la trama y con el cierre de la comedia. Al final 

desengaña de la ilusión al público cuando éste vuelve a su realidad.  

Conclusiones Parciales 

En las comedias seleccionadas el engaño interviene como un salvoconducto que utilizan 

los personajes para lograr sus objetivos, siendo que será quien los interne más en el centro de 

sus errores. Independiente a la trama de cada comedia, Alarcón recuerda que el héroe debe 

aprender a conseguir las cosas por el buen camino y no dejarse influenciar por las malas ideas, 

respetando la actitud moral. El amor es el móvil que los enfrenta a las pasiones que tienen que 

superar y descubrir lo que se oculta tras las máscaras (el disimulo, el engaño, la mentira) que 

confunde a quienes no aspiran a la grandeza del espíritu para buscar el bien moral. Es el 

desengaño, recordemos, desde su perspectiva cristiana, que considera “que no hay verdad, que 

el hombre es un ser condenado a mentirse a sí mismo para cubrir la enorme mentira que 

realmente es” (Quirós Casado, 1988, p.19 ). 

Desde diferentes perspectivas Juan Ruiz plantea en cada comedia una exhortación a 

practicar el discernimiento y la autocrítica, “está más próximo a la idea de la libertad del hombre 

para escoger, si no una forma de la vida, sí una moral que le ayude a perfeccionarse y no le haga 

soportar, sin más, su propia imperfección” (Josa, 1999, p. 172). 

 

 

 

 

 

 



211 

 

 

 

Conclusiones Generales 

 

 

La investigación sobre el engaño y desengaño: laberinto barroco en tres comedia de 

Juan Ruiz de Alarcón representó examinar la construcción del engaño en la dramática con mayor 

detenimiento y permitió observar cómo se conecta con los demás elementos del que forma parte, 

enriqueció de manera exponencial la proyección sígnica para la interpretación de sus personajes 

y del análisis literario de las obras que se revisaron. A continuación, se presenta un balance de 

los resultados conseguidos con el propósito de mostrar la contribución de esta tesis a futuras 

investigaciones. 

De los objetivos que la investigación se propuso, se logró: 

• Mostrar, de acuerdo con el objetivo general de la tesis, los elementos del engaño y 

desengaño barroco que integran la construcción del laberinto del engaño en tres 

comedias Juan Ruiz de Alarcón: El desdichado en fingir, La verdad sospechosa y Los 

empeños de un engaño. Este objetivo se alcanzó a partir de que se analizó la tipología y 

jerarquía del engaño que desarrolla el autor en cada uno de los personajes de las 

comedias seleccionadas e identificar cómo estas se vinculan con las características del 

desengaño barroco, ya que en su conjunto delinean el carácter de los mismos y la forma 

en que transitan conformando el laberinto del engaño, que está supeditado a la trama.  

• La hipótesis general se confirmó al mostrar que los elementos que construyen el 

laberinto del engaño de cada una de las comedias se basan en los rasgos del desengaño 

barroco que los personajes centrales proyectan a través de su carácter, que se 

correlacionan directamente con la tipología y jerarquía del engaño que presentan en 



212 

 

 

 

función de la trama. Por ejemplo: la complejidad del laberinto del engaño en El 

desdichado en fingir estriba en el enredo que causa el enfrentamiento de sus 

protagonistas Arseno y Persio, a partir de sus engaños. Mientras que el antagonista 

Persio, con identidad oculta, es un engañador que guía su trayecto por ambición sin 

importarle el amor, su comportamiento irrumpe y burla las normas. Esto registra el 

desengaño ético-político de los que se dejan llevar por las apariencias. Por su parte el 

protagonista Arseno, oculta su identidad para ser engañador, su móvil es el amor, 

justifica con ello el desengaño ético en el trayecto de la trama y en el desenlace reflexiona 

sobre el daño cometido y reconoce que el fingir fue su desdicha. Por lo tanto, el 

enfrentamiento de dichos personajes genera la tensión dramática que a partir de la 

característica de sus engaños y desengaños delinea el trayecto del laberinto del engaño. 

A partir de esta generalidad se reorientaron los objetivos, preguntas e hipótesis 

particulares: 

• El primer objetivo surge al cuestionar cuáles son las características del engaño y 

desengaño barroco que participan en el laberinto del engaño en las comedias 

seleccionadas de Juan Ruiz de Alarcón, por lo que este objetivo se enfocó en establecer 

dichos aspectos para partir de ellos en esta investigación.    

• La hipótesis de este objetivo se confirma en el aspecto de que Juan Ruiz de Alarcón 

utiliza el engaño como mecanismo del enredo y en función de la trama. Al establecer las 

características del laberinto del engaño, cabe aclarar, que en la hipótesis si bien 

contempla el desengaño dramático en la trama, el estudio reveló que este funciona para 

el desenlace de la comedia y para desengañar con otro engaño lo que permite tejer la 

maraña del laberinto. La investigación sobre este aspecto mostró que dentro de la 



213 

 

 

 

teatralidad, la reflexión del daño y del engaño (anagnórisis) trabaja para el desengaño 

dramático e ideológico en tanto que son rasgos que expresan el carácter de un personaje. 

Es decir, que las acciones engañosas vinculadas al desengaño dramático e ideológico 

complementan la estructura del laberinto del engaño en las comedias de Juan Ruiz.  

• El objetivo específico dos de esta tesis era evaluar cómo se construye el engaño en la 

acción, en la trama e identificar la tipología y jerarquía del engaño en los personajes de 

las comedias seleccionadas a través del ejercicio didascálico. La investigación sobre este 

aspecto se desarrolla en el capítulo dos y mostró que el engaño se identifica como un 

elemento imprescindible para el enredo, funciona como pivote para desatar una 

confusión, argumentar una mentira o desengañar situaciones que dan soporte a la trama 

que trabaja a través de un engaño central y de la acumulación de varios engaños 

conforme se desarrolla la acción hasta la última escena. Se identificaron y analizaron 

recursos argumentales que apoyan las acciones engañosas. Otra característica del engaño 

que el estudio mostró fue visualizar  el engaño como un recurso para el manejo del ritmo, 

ya que agrega suspensión  y/o sorpresa para mantener la atención del lector/espectador 

al provocar una vuelta de tuerca, sobre todo en las escenas climáticas de cada acto. Todo 

ello, se registró gracias al ejercicio didascálico de Hermenegildo (2001) que permitió a 

detalle enfocarse en cómo opera el engaño desde todas las perspectivas, sus causas y 

efectos, es decir, quién lo ejerce, porqué, en qué momento, para qué, a consecuencia de 

qué y cómo se resuelven dramática e ideológicamente los daños. Así mismo, dicho 

seguimiento permitió identificar la tipología y jerarquía del engaño que construye Juan 

Ruiz para cada personaje, lo anterior siguiendo la metodología de Roso Díaz (1999a). 

De todo ello, primero se canalizó la información obtenida en cuadros de base de datos 



214 

 

 

 

que facilitaron la visualización de la construcción del engaño en cada comedia para 

posteriormente desglosar el análisis en el capítulo tres de esta investigación. 

• La hipótesis correspondiente a este objetivo es afirmativa parcialmente ya que, a partir 

de los resultados obtenidos de su estudio, debe agregarse o modificarse de la siguiente 

forma: la construcción del engaño tiene una concordancia entre el tema y la trama con 

las jerarquías y tipologías del engaño y desengaño de los personajes que se proyecta a 

través de las acciones engañosas, la palabra (diálogo), el espacio y los recursos 

argumentales que lo facilitan. 

• Ponderar de acuerdo con la meta del objetivo tres, los símbolos del engaño que se 

encuentran en las comedias seleccionadas y qué papel juegan con el desengaño barroco 

en las comedias seleccionadas de Juan Ruiz. El estudio se centró en el aspecto semiótico 

del engaño que a través del uso de varios elementos físicos como de circunstancias de 

los personajes utilizan los dramaturgos del teatro áureo para provocar acciones 

engañosas ya que ejercen una relación simbólica con el contexto social o emocional 

dentro de su teatralidad. De acuerdo con lo anterior, con el apoyo de estudios críticos 

relacionados con este tema, principalmente por: Arellano (2017, 1999); Alcalá-Zamora 

(1949); S. González (2004), Lobato (2022);  Ruano de la Haza (1988); A. González 

(2011); Zugasti (2017); Serralta (1988) y García, Abad (2013),  se identificaron las 

categorías que participan con mayor relevancia en las obras seleccionadas para su 

ponderación en el capítulo tres de esta investigación, algunas de ellas se describieron de 

la siguiente manera: 

• Las mujeres crean situaciones engañosas que les permiten cubrir o conseguir estar con 

el galán que ellas quieren, son rebeldes con la autoridad, ingeniosas y cuidadosas del 



215 

 

 

 

honor. En las comedias revisadas se ven involucradas con las categorías simbólicas del 

poder doméstico, con puertas, biombos, balcones y con la manta para ocultar su 

identidad, es decir, dentro de la convención cómica “corren el riesgo” (Arellano, 1999, 

p. 60), hacen uso de ellas pues su móvil es el amor, sin implicaciones más allá de la 

estructura dramática donde funcionan para el enredo y por lo general, su desenlace es 

feliz. 

• Los balcones y las puertas no se quedan como elemento ornamental o narrativo 

únicamente, están al servicio de la trama, son perfectos espacios para acordar engaños y 

revelar secretos. Juan Ruiz de Alarcón,  siguiendo la preceptiva del subgénero de capa y 

espada, los usa tanto para el cortejo como para el engaño. Generalmente como espacios 

para encuentros clandestinos, ejemplo de ello ocurre en El desdichado en fingir,  con el 

primer encuentro de Ardenia y Arseno de día cortejándose en un balcón y posteriormente 

se citan de noche en la ventana. Dos elementos simbólicos que aluden a lo prohibido, al  

secreto, la cercanía física real de estos espacios con el aposento de la dama,  provoca la 

tentación, la ilusión de la espera, del amor, protegidos por las sombras de la oscuridad 

para no ser vistos.    

• En la estructura de las comedias el uso de las puertas facilita cerrar o abrir la 

comunicación entre los personajes, son un punto estratégico para esconderse de alguien, 

un  explorar engaños y también desengaños. 

• La hipótesis de este objetivo se confirma al mostrar que dichas categorías de engaño y 

desengaño en la teatralidad de cada comedia proyectan la dialéctica que el autor presenta 

sobre el juego de la apariencia y el deber ser a través de sus personajes. Lo anterior da 

soporte y contraste desde la perspectiva de que las categorías se dirigen en función de 



216 

 

 

 

ocultar o descubrir algo que en el desenlace de la trama siempre saldrá a la luz. De tal 

manera que el engaño o los recursos con que se le represente no se contemplan como 

némesis de la verdad sino como recurso obstructivo para llegar a ella. 

• Identificar, según la meta establecida en el objetivo cuatro, las características del 

desengaño barroco en los personajes de las comedias seleccionadas de Juan Ruiz. De 

acuerdo con la propuesta de las categorías filosóficas del desengaño barroco que 

describe Quirós Casado (1988) para su estudio, la investigación profundizó en los 

perfiles de los personajes de las comedias seleccionadas, lo cual proporcionó la línea de 

pensamiento que cada uno tiene sobre la ilusión y la verdad. Causa que reside en la 

complejidad del manejo del engaño y que se refleja en las tensiones que van moldeando 

su percepción de la realidad social y cultural. Como ejemplo de ello, resultado del 

análisis que se trabaja en el capítulo cuatro, se identifica a Persio con características del 

desengaño ético al ser un estratega de situaciones aparenciales para con ello conseguir 

sus objetivos.   

• La tesis de este objetivo se comprueba al mostrar que los personajes expresan su 

cosmovisión de desengaño barroco acorde a la jerarquía y tipología del engaño que 

desarrollan en cada comedia. El desengaño barroco en la dramaturgia de Juan Ruiz 

proporciona una visión crítica sobre el papel del engaño y la verdad a efecto espejo de 

la realidad que la teatralidad produce, con el cual muestra más que imitación, su 

percepción de la vida. 

• El desarrollo del objetivo cinco: proponer con los elementos del engaño-desengaño 

barroco encontrados en cada comedia el laberinto que simbolice sus características, 

enriqueció la perspectiva semiótica del engaño-desengaño que proyectan. 



217 

 

 

 

• La perspectiva posterior al estudio del engaño y desengaño de cada comedia permitió 

obtener primero una panorámica estructural e integral de los elementos que  construyen 

el laberinto del engaño en las comedias de Juan Ruiz; y segundo, a partir de ello, se 

definió la atmósfera que cada comedia crea para proponer su laberinto, como menciona 

Dörr-Zegers (2007), enfocado a la visión interna, subjetiva del laberinto que los 

personajes de una comedia están recorriendo. Esto es, su “espacio vivido supone la 

existencia de un espacio físico u objetivo” (p. 758), y que sostenga su correlación  con 

la correspondencia textual, su función dramática con los nodos que presenta el trayecto 

hacia el centro y salida del mismo, proceso desarrollado en el capítulo cinco de la 

investigación.  

• En este sentido, el laberinto cobra presencia en la construcción del engaño-desengaño, 

pues dramáticamente implica la búsqueda o el encuentro de algo, augurando un trayecto 

sinuoso e impredecible que manifiesta la incertidumbre del hombre barroco ante el 

mundo, pero al mismo tiempo destaca la capacidad del libre albedrío de los personajes. 

Esto les brinda esperanza y oportunidad trascendente para encontrar su centro, su luz, 

así, de manera constante avanzan y giran en la estructura laberíntica, sin desatender el 

tono cómico de la obra, ya que como menciona Arellano (1999), “el objetivo final de la 

comedia de capa y espada me parece ser la construcción de un juego de enredo, muestra 

del ingenio del dramaturgo, capaz de suspender-eutrapélicamente al auditorio” ( p. 66). 

Al respecto, es necesario resaltar el asunto de la eutrapelia que refiere al “discurso, juego 

u ocupación inocente, que se toma por vía de recreación honesta con templanza” (RAE, 

s.f), y que Alarcón precisa en sus laberintos del engaño. 



218 

 

 

 

• La hipótesis de este objetivo específico fue básica para discernir con una visión más 

amplia y detallada el engaño-desengaño de las comedias, y a partir del conocimiento de 

la estructura interna de los mismos en cada obra con sus vertientes semióticas 

permitiendo adaptarlas metafóricamente en su laberinto. 

El Balance  

Concerniente a la evaluación de la teoría empleada y a las aportaciones que esta tesis 

hace al área del análisis teatral y semiótico del engaño-desengaño de las comedias seleccionadas, 

el balance permite efectuar los siguientes señalamientos: 

• Se considera adecuada la ruta de análisis que se diseñó. Para el análisis teatral Alatorre 

(1986) y con apoyo principalmente de los estudios de Arellano (1999) y Serralta (1998a) 

se revisaron los rasgos que conforman el género de la comedia de capa y espada. Lo 

anterior se complementó con el ejercicio didascálico de Hermenegildo (2001), a través 

del cual se identificó y recopiló a detalle los elementos del engaño que se expresan 

implícita y explícitamente en cada comedia seleccionada, para obtener el esquema del 

engaño y las redes que este confecciona en cada obra.  

• Con respecto a la tipología y jerarquía del engaño de los personajes se siguió la propuesta 

de Roso Díaz (1999a) con resultados muy reveladores para visualizar las conexiones que 

tiene cada personaje con las acciones engañosas que se relaciona, ya sea engañador o 

engañado y cómo participan con en el enredo y en la trama. De manera, que en este hasta 

este punto ya se habían podido amalgamar casi todos los elementos que participan en el 

engaño.  

• Otros elementos trascendentales en la construcción del engaño, son las categorías de los 

símbolos barrocos como agentes activos en las acciones engañosas dentro de la 



219 

 

 

 

teatralidad, los cuales intervienen para dar funcionalidad a los rasgos constitutivos de las 

comedias de capa y espada y crean el universo cómico-lúdico propio del género como 

menciona Arellano (1999a). Al respecto, la investigación se apoyó en los estudios 

críticos que se han enfocado en la simbología elementos externos e internos vinculados 

al engaño-desengaño dentro de la cosmovisión teatral, entre ellos: Zugasti (1997) para 

escenas nocturnas, Serralta (1998a) mantos y tapadas, García, Abad (2013), presos 

metafóricos, por mencionar algunos. Lo relevante del apoyo de estas lecturas, fue el 

avance que impulsó en la investigación ya que se complementó con ello, no solo los usos 

del engaño y desengaño sino en los aspectos técnicos, simbólicos para implementarse, 

las características de quien lo aplica y quién lo recibe (jerarquía) y de qué tipología es.  

• Las acciones del héroe cómico responden a los códigos de la conducta noble que van de 

la mano de sus conceptos de justicia y verdad dentro de la teatralidad, lo cual implica, 

como indican algunos estudiosos que se revisaron, entre ellos Arellano (1999), que las 

comedias de capa y espada se deslindan de la ética propiamente. Sin embargo, se 

revisaron las categorías filosóficas del desengaño barroco por dos razones: la primera 

basada en la perspectiva del estudio de Whicker (1996) quien afirma la relación 

filosófica del engaño en Juan Ruiz de Alarcón, orientada más que a reprender el vicio a 

suscitar la virtud honorable; y la segunda, de la mano de Quirós Casado, (1988), que a 

partir del análisis de las categorías del desengaño barroco que propone se encontraron 

elementos que dieron fundamentación a la complejidad de la construcción del engaño- 

desengaño sobre todo en el carácter de los personajes que construye Juan Ruiz de 

Alarcón. 



220 

 

 

 

• La bibliografía de Schwartz (2013) fue reveladora para conocer y entender la metáfora 

del laberinto en la dramática debido a la descripción retórica de los modelos clásicos que 

se transmiten en autores como Gracián y Quevedo y que recrearon a través de la sátira 

en algunos topos de los engañadores.    

• De manera transversal en todo el proceso de la investigación se utilizó la teoría de 

Lotman (1996) y Fischer-Lichte (1988),  para visualizar el vínculo entre el engaño teatral 

(ilusión) y el desengaño barroco (búsqueda de la verdad), que reflejan los dilemas 

culturales y filosóficos de su época con los códigos teatrales. Esta relación permitió 

reconstruir la semiosis del engaño-desengaño en la metáfora del laberinto de cada 

comedia seleccionada.  

• La valoración de todos los elementos obtenidos conformó cada laberinto con una 

visualización más completa de la estructura del engaño-desengaño de cada comedia que 

ayudó a identificar los puntos diferenciales y evolutivos que Juan Ruiz muestra. Aquí se 

destaca: 

• El Centro conflictual de El desdichado en fingir radica en la lucha que enfrentan sus 

deseos con lo que las fuerzas del amor y Fortuna le tienen deparado. En La verdad 

sospechosa, el centro conflictual lo podemos identificar en el manejo de la verdad a 

partir de quién la dice, crítica a la normalización de la mentira como “escuela del honor” 

y en Los empeños de un engaño, el centro conflictual estriba en la rivalidad entre el 

mérito y el linaje de los personajes centrales, enfocando la restauración del honor 

mediante la verdad. 

• Tono cómico dominante de El desdichado en fingir es el juego teatral de malentendidos 

por suplantación de identidad; en La verdad sospechosa a través de la sátira cortesana 



221 

 

 

 

que contrapone la tradición del padre con la rebeldía del hijo de imaginación delirante;. 

y en Los empeños de un engaño el tono dominante se enfoca en la trampa del engaño 

para acentuar la crítica política de la nobleza cortesana.     

• La solución dramática, conexión entre su presentación del engaño y el tipo de moralidad 

práctica de acuerdo a Whicker (1996), en El desdichado en fingir se enfatiza que el 

conocimiento interior de su error y aceptación de los límites humanos, (representado 

aquí al desengañar que suplantó la identidad de Arnesto) es lo que lleva al héroe a 

obtener su objetivo. En  La verdad sospechosa, gira en torno a la aceptación de las 

consecuencias de los actos realizados bajo el peso de la reputación dañada. De tal manera 

que, como solución dramática, el autor no busca el castigo directamente al vicio del 

personaje sino al encause de los malentendidos, del engaño. La reconciliación basada en 

la verdad comprobada y triunfo del amor es la solución dramática de Los empeños de un 

engaño que por cubrir o evadir la realidad, abre puertas a malentendidos que complican 

las circunstancias del protagonista hasta que reflexiona y decide promulgar su verdadero 

interés que es amar a Teodora, por tanto, el desenlace es a su favor. 

• Versa en las comedias tratamientos diferentes del desengaño barroco que va acorde al 

desarrollo de cada comedia: El desdichado en fingir, apariencia y realidad, en La verdad 

sospechosa,  la verdad y la mentira y en Los empeños de un engaño, engaño y verdad. 

Perspectivas donde Juan Ruiz plantea en cada comedia una exhortación a practicar el 

discernimiento y la autocrítica del uso del engaño. 

Limitantes o Alcances del Trabajo 

Una limitante de la investigación es que solo se abordaron tres comedias del autor, lo 

cual acota los resultados de los objetivos propuestos al estudio de la dramaturgia de Juan Ruiz. 



222 

 

 

 

En el entendido de esta limitante, se seleccionaron tres comedias del autor que corresponden a 

etapas diferentes del proceso del dramaturgo, lo que de alguna manera ayudó en la observación 

de la evolución o cambios en el manejo del engaño-desengaño, que se muestran y comentan en 

la Tabla 8 de esta investigación. 

Trabajar el aspecto del engaño-desengaño barroco vincula directamente con aspectos 

filosóficos y éticos que se abordaron sólo en función de los objetivos planteados.  

Prospectivas 

• En el trayecto de la investigación surgieron aspectos que podrían considerarse 

pertinentes para el estudio de la dramaturgia de Juan Ruiz, pero por cuestión de tiempo 

y delimitación de este trabajo no se pudieron abordar. Como profundizar en el debate 

ético a través de la tensión engaño-moral que expresa Juan Ruiz de Alarcón en cada 

comedia, sin embargo, cabe la posibilidad de ser un enfoque viable en estudios 

posteriores.  

• La primer línea de investigación que interesa desarrollar es completar el estudio del 

engaño-desengaño en el resto de las comedias de Juan Ruiz de Alarcón. La falta de 

estudios que analicen la construcción técnica y semiótica del engaño-desengaño en Juan 

Ruiz se considera trascendente. 

• El segundo estudio que se propone trabajar es con la Teoría de la recepción para vincular 

el sentimiento del desengaño barroco que el lector/espectador asimila a través de las 

comedias de Juan Ruiz dentro de la convención teatral en contraste con su realidad. Es 

atractivo retomarlo debido a que el tema es polémico en tanto que al género de capa y 

espada, menciona Arellano (1999),  no corresponde “el uso de grandes palabras 

(desengaño, profundidad filosófica, metafísica, etc.) trivializa tanto el sentido de estos 



223 

 

 

 

conceptos filosóficos como el de las mismas comedias” (p. 18). Sin embargo, respetando 

los parámetros y lineamientos del género e igualmente enfocado al engaño-desengaño, 

se considera pertinente abordarlo desde la Teoría de la recepción de Jauss (1987). 

• La segunda línea de investigación que en las mismas limitantes se señala es completar 

el estudio del engaño-desengaño en el resto de las comedias de Juan Ruiz de Alarcón. 

• Una tercera línea, es dar continuidad al tema del engaño-desengaño barroco que proyecta 

Juan Ruiz de Alarcón en la actualidad. Enfocado al Neobarroco que plantea Rodríguez 

de la Flor (2012). 

¿Hablar con la verdad complicaría el bienestar social?, en todos los rangos sociales se 

recurre a la mentira piadosa, nadie escapa de fingir o engañar alguna vez, cual sea la 

buena causa o daño que se pretenda.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



224 

 

 

 

Referencias 

 

 

Alatorre, C.C. (1986). Análisis del drama. Editorial Gaceta.  

Alcalá-Zamora, N. (1949). El derecho y sus colindancias en el teatro de don Juan Ruiz de 

Alarcón. In Revista de la Escuela Nacional de Jurisprudencia. Imprenta Universitaria. 

https://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/el-derecho-y-sus-colindancias-en-el-

teatro-de-don-juan-ruiz-de-alarcon/ 

Alcántara Mejía, J. R. (2012). El arte de hacer comedias: la transición de la teatralidad en tres 

obras de Lope, Alarcón y Tirso. Alicante: Biblioteca Virtual de Cervantes. 

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcj6836 

Arellano, I. (1995). Historia del teatro español del siglo XVII. (5ª edición). Cátedra. 

Arellano, I. (1999). Convención y Recepción. Estudios sobre el teatro del siglo de oro. 

Gredos. 

Arellano, I. (2015). Éticas del honor (y del poder) en el teatro del Siglo de Oro.. Bulletin de la 

Real Academia Española, vol. 95, (311), pp. 17-35. 

https://revistas.rae.es/brae/article/view/35 

Arellano, I. (2017a). Autoridad y poder en el teatro del Siglo de Oro. Géneros y casos. Bulletin 

hispanique. https://doi.org/10.4000/bulletinhispanique.4739 

Arellano, I. (06 de agosto de 2017b). Imágenes de autoridad y poder en Juan Ruiz de Alarcón. 

[Conferencia inaugural]. 5to Coloquio Internacional Juan Ruiz de Alarcón. Académico 

General, UACJ. (min. 14:22s, 16:33s). http://hdl.handle.net/20.500.11961/3702  

https://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/el-derecho-y-sus-colindancias-en-el-teatro-de-don-juan-ruiz-de-alarcon/
https://www.cervantesvirtual.com/descargaPdf/el-derecho-y-sus-colindancias-en-el-teatro-de-don-juan-ruiz-de-alarcon/
http://hdl.handle.net/20.500.11961/3702


225 

 

 

 

Arellano, I. (2018). El desenlace de La verdad sospechosa de Ruiz de Alarcón. Otra revisión. 

Literaturwissenschaftliches Jahrbuch. 1, 183-194. https://doi.org/10.3790/ljb.59.1.183 

Arellano, I. (Ed.) (2024). La verdad sospechosa. Colección obras dramáticas completas Juan 

Ruiz de Alarcón, 13. Universidad Autónoma de Ciudad Juárez. 

Armendáriz A, C.I. (2005). La ironía y algo más. UPIICSA XIII, V, 37, 3, 1-5. 

https://repositoriodigital.ipn.mx/bitstream/123456789/5324/1/37-1.pdf 

Blaxter, L., Hughes, C., y Tight, M. (2007). Como se hace una investigación. Gedisa. 

Campbell, M.Y. (2012). Trasfondo estoico en la obra dramática de Ruiz de Alarcón. En (Ed.) 

Botta, Patrizia. Rumbos del hispanismo en el umbral del Cinquentenario de la AIH. 

Vol. 4,  29-35. chrome- 

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://cvc.cervantes.es/literatura/aih/p

df/17/aih_17_4_006.pdf 

Canonica, E. (2015). Usos y funciones de la carta en el teatro del Siglo de Oro: elementos para 

una tipología. Université de Bordeaux Montaigne, 329-349. 

https://www.academia.edu/23116471/Usos_y_funciones_de_la_carta_en_el_teatro_del

_Siglo_de_Oro_elementos_para_una_tipolog%C3%ADa 

Carilla, E. (1966). Introducción al barroco literario hispánico. Boletín de Filología, 18, 1-38. 

https://boletinfilologia.uchile.cl/index.php/BDF/article/download/50445/52973/175650 

Castellanos, R. (1979). Juan Ruiz de Alarcón: Una mentalidad moderna. Anuario de Letras 

Lingüísticas Hispánica, 8, 147-172. https://doi.org/10.19130/iifl.adel.8.0.1970.249 

Catalán, M. (2014). Antropología de la mentira. Seudología II. Verbum 

Chauchadis, C. (1982). Honor y honra o cómo se comete un error en lexicología. Criticón, 17, 

67-87.  https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/017/017_069.pdf 

https://repositoriodigital.ipn.mx/bitstream/123456789/5324/1/37-1.pdf
https://www.academia.edu/23116471/Usos_y_funciones_de_la_carta_en_el_teatro_del_Siglo_de_Oro_elementos_para_una_tipolog%C3%ADa
https://www.academia.edu/23116471/Usos_y_funciones_de_la_carta_en_el_teatro_del_Siglo_de_Oro_elementos_para_una_tipolog%C3%ADa
https://boletinfilologia.uchile.cl/index.php/BDF/article/download/50445/52973/175650
https://doi.org/10.19130/iifl.adel.8.0.1970.249
https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/017/017_069.pdf


226 

 

 

 

Crolla, A. C. (2013). El laberinto como metáfora eterna: reconfiguraciones tropológicas, 

literarias y artísticas. Heteroglossia. 12. 

https://www.academia.edu/84008124/El_laberinto_como_met%C3%A1fora_eterna_re

configuraciones_tropol%C3%B3gicas_literarias_y_art%C3%ADsticas 

Deleuze, G. (1989). El pliegue. Leibniz y el barroco. Paidós. 

de Montaigne, M. (2003). Ensayos de Montaigne. Alicante: Biblioteca Virtual de  

Cervantes. https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcqz259 

de Toro, F. (1987). Semiótica del teatro del texto a la puesta en escena. Galerna. 

Díaz-Plaja, G. (1969). España en su literatura. Salvat ediciones. 

Díaz-Plaja, G. (1983). El espíritu del Barroco. Editorial Crítica.  

Dörr-Zegers, O. (2007). El laberinto: espacio, mito y locura. Centro de Estudios Filosóficos 

Pucciarelli, 757-771.  

Echeverría, B. (2000). La modernidad de lo barroco. Ediciones Era.  

Fernández Mosquera, S. (2003). Géneros y construcción literaria en el Siglo de Oro. 

Iberoamericana Vervuert. https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=957258 

Fernández Rodríguez, N. (2015). Valores simbólicos de la luz y la oscuridad en las comedias 

de santos de Lope de Vega. Tintas. Quaderni di letterature iberiche e iberoamericane, 

5, 47-62. http://riviste.unimi.it/index.php/tintas 

Fischer-Lichte, E. (1988). Hacia una comprensión del teatro algunas perspectivas de la 

semiótica del teatro. Dispositio, vol.13 (33-35),1-28 

https://www.jstor.org/stable/41491326 

Fischer-Lichte, E. (1992). The Semiotics of Theater. Indiana University Press. 

https://www.academia.edu/84008124/El_laberinto_como_met%C3%A1fora_eterna_reconfiguraciones_tropol%C3%B3gicas_literarias_y_art%C3%ADsticas
https://www.academia.edu/84008124/El_laberinto_como_met%C3%A1fora_eterna_reconfiguraciones_tropol%C3%B3gicas_literarias_y_art%C3%ADsticas
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcqz259
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=957258
http://riviste.unimi.it/index.php/tintas
https://www.jstor.org/stable/41491326


227 

 

 

 

Fischer-Lichte, E. (2015). La teatrología como ciencia del hecho escénico. Investigación 

Teatral vol. 4-5, núm. 7-8 

https://investigacionteatral.uv.mx/index.php/investigacionteatral/article/view/1780 

Franzani García, B. (2020). El burlador burlado, una propuesta para entender el final de La 

verdad sospechosa. Hipógrifo, 8.1, 33-49. http://dx.doi.org/10.13035/H2020.08.01.04 

Gálvez Aguirre, J. (2022). Mundo, Fortuna y Política en el barroco hispano del siglo XVII. 

Hipógrifo, 10.2, pp. 77-92.  http://dx.doi.org/10.13035/H.2022.10.02.06 

Garasa, D. L.(1961). Teatro y sociedad del siglo de oro. Revista Universidad, 107-128. 

https://bibliotecavirtual.unl.edu.ar:8443/bitstream/handle/11185/4131/RU048_07_A00

5.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

García Abad, P. (2013). Consideraciones en torno a las prisiones en el teatro español Barroco. 

Fundamentos en Humanidades, XIV (27), 193-205 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18440029010 

García Hernández, M. (2023).  El recurso del engaño en la obra de Juan Ruiz de Alarcón: Los 

empeños de un engaño. [Tesis de maestría no publicada]. Universidad del Claustro de 

Sor Juana. 

Georescu, V. (2010). Mentira y honor: Los temas del teatro español en el Siglo de Oro. 

Elements, 6 (2), 20-28. https://doi.org/10.6017/eurj.v6i2.9032 

González, A. (2011). Construcciones y funciones del espacio dramático en las comedias de 

Cervantes. En Visiones y revisiones cervantinas: Actas del VII Congreso Internacional 

de la Asociación de Cervantistas, 19-36. 

https://cvc.cervantes.es/literatura/cervantistas/congresos/cg_VII/cg_VII_05.pdf 

González, A. (2012). Ilusión y engaño en el teatro cervantino. Alicante: Biblioteca Virtual de 

Cervantes. https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcv41d1 

https://investigacionteatral.uv.mx/index.php/investigacionteatral/article/view/1780
http://dx.doi.org/10.13035/H2020.08.01.04
http://dx.doi.org/10.13035/H.2022.10.02.06
https://bibliotecavirtual.unl.edu.ar:8443/bitstream/handle/11185/4131/RU048_07_A005.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://bibliotecavirtual.unl.edu.ar:8443/bitstream/handle/11185/4131/RU048_07_A005.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=18440029010
https://doi.org/10.6017/eurj.v6i2.9032
https://cvc.cervantes.es/literatura/cervantistas/congresos/cg_VII/cg_VII_05.pdf
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcv41d1


228 

 

 

 

González, S. (2003). Apariencia y realidad en La verdad sospechosa. Signos Literarios y 

Lingüísticos, 5, 95-103. http://www.waldemoheno.net/signos5-2/GonzalezS.pdf 

González-Barrera, J. (2025) La construcción dramática de un contraejemplo: La mentira en la 

verdad sospechosa. Hipogrifo, 13, 619-634. 

http://dx.doi.org/10.13035/H.2025.13.01.42 

Gracián, B. (1998). Trescientos aforismos. (Ed.) Blanco, Emilio. Ediciones Península 

Gracián, B. (2002). El Criticón. Biblioteca Austral 

Gracián, B. (2009). Arte de ingenio. Tratado de la agudeza. Alicante: Biblioteca Virtual 

Miguel de Cervantes. https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcww7z0 

Hermenegildo, A. (2001). Teatro de palabras: didascalias en la escena española del siglo 

XVI. Lleida. 

Hermenegildo, A. (2003). Usos de la metateatralidad: los pasos de Lope de Vega. Signos 

Literarios y Lingüísticos, (2), 13-31. 

Josa, D. (1999). El arte dramático de Juan Ruiz de Alarcón: las ediciones 1628 y 1634. [Tesis 

de doctorado Universitat de Barcelona] Repositorio Institucional-Universitat de 

Barcelona. https://diposit.ub.edu/dspace/handle/2445/183246 

Josa, D. (2002). Hacia el pensamiento de Juan Ruiz de Alarcón. Revista de Literatura, LXIV, 

128, 413-435. 

Jauss, H. R. (1987). Cambio de paradigma en la ciencia literaria. Rall, Dietrich. (Comp.) En 

busca del texto. Teoría de la recepción literaria. Trad. de Sandra Franco. UNAM. 

Kantor, S. (2007). La Diatriba del Arcipreste como campo semántico. En Actas del XI 

Congreso Internacional de la Asociación Hispánica de la Literatura Medieval (León, 

20 al 24 de septiembre de 2005). (Vol. 2). 

https://www.ahlm.es/IndicesActas/ActasPdf/Actas11.2/15.pdf 

http://www.waldemoheno.net/signos5-2/GonzalezS.pdf
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcww7z0
https://diposit.ub.edu/dspace/handle/2445/183246
https://www.ahlm.es/IndicesActas/ActasPdf/Actas11.2/15.pdf


229 

 

 

 

Kantor, S. (2014). Amor Dethronatus Semántica y semiótica del daño y del engaño Libro de 

buen amor cc. 181-422. Iberoamericana, Vervuert. 

King, W.F. (1989). Juan Ruiz de Alarcón, letrado y dramaturgo. Su mundo mexicano y 

español. El Colegio de México 

Lobato, M.L. (2022). La representación de la fama en el teatro del siglo de oro. En Inmaculada 

Rodríguez Moya; Eva Calvo (Eds.) El arte de la persuasión: La fabricación mítica de 

la realeza. Servicio de Publicaciones, Universidad de Murcia,. 259-280. 

Lotman, I. M. (1993). La semiótica de la cultura y el concepto de texto. Revista del Centro de 

Ciencias del Lenguaje, 9, 15-20. chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://cmas.siu.buap.mx/portal_pprd/w

ork/sites/escritos/resources/LocalContent/40/1/15-20.pdf 

Lotman, I. M. (1996) Navarro, D. (Ed.) La semiósfera I.  Cátedra.  

Lotman, I. M. (2000). Navarro, D. (Ed.) La semiósfera III.  Cátedra. 

Maravall, J. A. (1975). La cultura del Barroco. Ariel. 

Montero Reguera, J. (2013). En La verdad sospechosa de Juan Ruiz de Alarcón. Cuadernos 

Pedagógicos, (45), 20-25. 

Munguía, Y. (2019). De amores y laberintos: utilización cretense en Lope de Vega, Calderón y 

sor Juana. Hipógrifo, 7 (2), 497-510. https://doi.org/10.13035/H.2019.07.02.39 

Muñoz González, A. (2015). La mentira en La verdad sospechosa y en el resto de la 

dramaturgia de Juan Ruiz de Alarcón: Aporte desde los antecedentes semíticos de su 

autor [Tesis de maestría] Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. 

https://hdl.handle.net/20.500.12371/9508 

Neumeister, S. (2011). Funciones y avatares de la carta en las comedias de Calderón. Anuario 

Calderoniano, 4, 263–281. https://dadun.unav.edu/handle/10171/29777 

https://doi.org/10.13035/H.2019.07.02.39
https://hdl.handle.net/20.500.12371/9508
https://dadun.unav.edu/handle/10171/29777


230 

 

 

 

Nieremberg, J.E. (1649). Curiosa, y oculta filosofía: Primera, y segunda parte de las 

maravillas de la naturaleza, examinadas en varias cuestiones naturales… 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5325019382&seq=315 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5325019382&seq=430 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5325019382&seq=426   

Oleza J. y Ferrer T. (1986). (Estudio preliminar). En Ruiz de Alarcón, J. Las paredes oyen, La 

verdad sospechosa. Planeta.  

Ontiveros Valdés, A. (2006). El engaño del gracioso como eje de las acciones dramáticas en 

las comedias de Agustín Moreto [Tesis de maestría]. Universidad Autónoma de 

México.  http://132.248.9.195/pdtestdf/0352588/Index.html 

Orozco Díaz, E. (1989). El teatro y la teatralidad del Barroco. Editorial Planeta. 

Paz, O. (1992). El laberinto de la soledad. Fondo de Cultura Económica. 

Pedraza Jiménez, F. (2020). El arte nuevo de hacer comedias de Lope de Vega. Contexto y 

texto. New York: Instituto de Estudios Auriseculares (IDEA). chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://dadun.unav.edu/bitstream/1017

1/58982/1/Batihoja65_DADUN.pdf 

Peña, M. (2005). Juan Ruiz de Alarcón: Reconstrucción Biográfico-Crítica. Alicante: 

Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 1–16. 

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcb2865 

Peña, M. (2015). Zárate Castronovo y Ruiz de Alarcón: similitudes y comedias. Revista de La 

Universidad de México, Nueva Época: 142, 216, 59–64. 

https://www.revistadelauniversidad.mx/download/303fc9a5-35cb-46cf-93d1-

4b9c9090af5a?filename=zarate-castronovo-y-ruiz-de-alarcon-similitudes-y-comedias 

Platón. (1985). Diálogos. Vol. I. Gredos. 

https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5325019382&seq=430
https://babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=ucm.5325019382&seq=426
http://132.248.9.195/pdtestdf/0352588/Index.html
https://www.revistadelauniversidad.mx/download/303fc9a5-35cb-46cf-93d1-4b9c9090af5a?filename=zarate-castronovo-y-ruiz-de-alarcon-similitudes-y-comedias
https://www.revistadelauniversidad.mx/download/303fc9a5-35cb-46cf-93d1-4b9c9090af5a?filename=zarate-castronovo-y-ruiz-de-alarcon-similitudes-y-comedias


231 

 

 

 

Platón. (2000). La República. EDIMAT. 

Presa Diaz, J. C. (2006). Del sentimiento de desengaño como “género” de la literatura 

española. Hipertexto, 3, 72–80. chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://scholarworks.utrgv.edu/cgi/vie

wcontent.cgi?article=1032&context=hipertexto 

Quirós Casado, A. (1988). El tema del desengaño en el pensamiento barroco hispano. Actas 

del V Seminario de historia de la Filosofía Española, 565-595. chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://artedeprudencia.com/wp-

content/uploads/2019/10/El-tema-del-Desenga%C3%B1o-en-el-pensamiento-barroco-

hispano.pdf 

Real Academia Española. (s.f). Eutrapelia. [en línea]  En Diccionario de la lengua española. 

Recuperado el 10 de octubre de 2022, de https://dle.rae.es/eutrapelia 

Real Academia Española (s. f) Fingir. [en línea] En Diccionario de autoridades. Recuperado 

el 10 de octubre 2022. https://apps2.rae.es/DA.html 

Real Academia Española (s. f) Mentir. [en línea] En Diccionario de la lengua española. 

Recuperado el 10 de octubre 2022. https://dle.rae.es/mentir 

Real Academia Española (s. f) Falsedad. [en línea] En Diccionario de autoridades. 

Recuperado el 10 de octubre 2022. https://apps2.rae.es/DA.html 

Revueltas, E. (2012). Estrategias emblemáticas en el teatro. Alicante: Biblioteca Virtual  

Miguel de Cervantes, 139–155. 

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc4x5x0 

Reyes, A. (1966) (Introd.) En Obras Completas de Juan Ruiz de Alarcón: Vol. I. Fondo de 

Cultura Económica. 

https://dle.rae.es/eutrapelia
https://apps2.rae.es/DA.html
https://dle.rae.es/mentir
https://apps2.rae.es/DA.html
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc4x5x0


232 

 

 

 

Ribbans G. (2010). La verdad sospechosa: Lying and dramatic structure once more. RILCE. 

26, 1, 139–156. https://dadun.unav.edu/handle/10171/20723 

Rodríguez de la Flor, F. (2005). Pasiones frías Secreto y disimulación en el Barroco hispano. 

Marcial Pons Historia. 

Rodríguez de la Flor, F. (2009) Imago: la cultura visual y figurativa del Barroco. Abada 

Editores.  

Rodríguez de la Flor, F. (2012). Mundo simbólico Poética, política y teúrgia en el Barroco 

hispano. Akal. 

Roso Díaz. (1999a). Propuesta metodológica para el estudio del engaño en la obra dramática 

de Lope de Vega. Filología y Lingüística XXV, 2, 63–82.  

https://archivo.revistas.ucr.ac.cr//index.php/filyling/article/view/20557 

Roso Díaz. (1999b). El recurso del engaño en la obra dramática del primer Lope de Vega. 

Hesperia, Anuario de Filología Hispánica, II, 115–126. 

 https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=198204 

Ruano de la Haza, J. (1988). Hacia una metodología para la reconstrucción de la puesta en  

escena de la comedia en los teatros comerciales del siglo XVII. Criticón, (42). 81-102.  

https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/042/042_083.pdf 

Ruiz de Alarcón, J. (2020). Biblioteca Alarconiana Antología Juan Ruiz de Alarcón. 

Universidad Autónoma de México. 

Ruiz de Alarcón, J. (2024). El desdichado en fingir. En Mejía, A. (Ed.). Colección obras 

dramáticas completas Juan Ruiz de Alarcón. Vol. 8. Universidad Autónoma de Ciudad 

Juárez. (Trabajo original publicado en  1628). 

https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/book/315 

https://dadun.unav.edu/handle/10171/20723
https://archivo.revistas.ucr.ac.cr/index.php/filyling/article/view/20557
https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/book/315


233 

 

 

 

Ruiz de Alarcón, J. (2024). La verdad sospechosa. En Arellano. I. (Ed.). Colección obras 

dramáticas completas Juan Ruiz de Alarcón. Vol. 13. Universidad Autónoma de 

Ciudad Juárez. (Trabajo original publicado en 1634). 

https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/book/319 

Ruiz de Alarcón, J. (2024). Los empeños de un engaño. En Miaja de la Peña, M. (Ed.). 

Colección obras dramáticas completas Juan Ruiz de Alarcón. Vol. 9. Universidad 

Autónoma de Ciudad Juárez. (Trabajo original publicado en 1628).  

https://elibros.uacj.mx/omp/index.php/publicaciones/catalog/book/316 

Rull, E. (1993). Variedad y complejidad estructural de los monólogos en La vida es sueño. 

AISO: Actas III, 331–341. chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://cvc.cervantes.es/Literatura/aiso/

pdf/03/aiso_3_2_037.pdf 

Rull Suárez, A. (2017). El laberinto: símbolo y modelo de creación en Cervantes y Thomas 

Pynchon. Actas Del X Congreso de La Asociación Internacional Siglo de Oro 

(Venecia, 14-18 de Julio de 2014), 821–830. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6801088 

Santarcangeli, P. (2000) Il libro dei laberinti Storia di un mito e di un símbolo. Eco, U. 

(Prefazione). Sperling y Kypfer Editori.  

Schwartz, L. (2008). Las máscaras del engaño en Quevedo y Gracián In: Homenaje a Francis 

Cerdan. Preese Universitaires Du Midi, 669–682. 

https://doi.org/https://doi.org/10.4000/books.pumi35501 

Schwartz, L. (2013). De laberintos: mito y metáfora en textos barrocos.  Notas para la historia 

de su itinerario. Bulletin of Spanish Studies, 833–844. 

https://doi.org/10.1080/14753820.2013.802596 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6801088
https://doi.org/https:/doi.org/10.4000/books.pumi35501
https://doi.org/10.1080/14753820.2013.802596


234 

 

 

 

Séneca, L. A (2023) De la tranquilidad del ánimo, Tratados Morales.  

http://web.seducoahuila.gob.mx/biblioweb/upload/De%20la%20Tranquilidad%20del%

20Animo%20Lucio%20Anneo%20Seneca.pdf 

Serralta, F. (1998a). El enredo y la comedia: Deslinde preliminar. Criticón. Num. 42, 125–137. 

https://cvc.cervantes.es/literatura/criticon/PDF/042/042_133.pdf 

Serralta, F. (1998b). Autocomentarios sobre la comedia en el teatro de Antonio de Solís. En 

Siglo de Oro. Actas del IV Congreso Internacional de AISO. Universidad de Alcalá de 

Henares, vol. II, pp. 1519–1527. Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes 

https://cvc.cervantes.es/Literatura/aiso/ pdf/04/aiso_4_2_067.pdf 

Tenorio, O. (2005). El laberinto en el Siglo de Oro. En Actas del Congreso El siglo de Oro en 

el Nuevo Milenio. Vol. 2, pp. 1613–1626. 

https://www.researchgate.net/publication/303383023 

Teofrasto. (2019). Caracteres morales de Teofrasto. Reflexiones filosóficas sobre las 

costumbres de nuestro siglo. Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes. 

https://www.cervantesvirtual.com/obra/caracteres-morales-de-teofrasto-reflexiones-

filosoficas-de-nuestro-siglo/ 

Valdés García, D. (2025). Laberinto de El desdichado en fingir [Acuarela]. Realización y 

diseño para esta investigación basado en la Tabla 5. 

Valdés García, D. (2025). Laberinto de La Verdad Sospechosa [Acuarela]. Realización y 

diseño para esta investigación basado en la Tabla 6. 

Valdés García, D. (2025). Laberinto de Los Empeños de un Engaño [Acuarela]. Realización y 

diseño para esta investigación basado en la Tabla 7. 

Vargas Beal, X. (2011). ¿Cómo hacer investigación cualitativa? ETXETA. 94805617 

https://www.researchgate.net/publication/303383023
https://www.cervantesvirtual.com/obra/caracteres-morales-de-teofrasto-reflexiones-filosoficas-de-nuestro-siglo/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/caracteres-morales-de-teofrasto-reflexiones-filosoficas-de-nuestro-siglo/


235 

 

 

 

https://www.paginaspersonales.unam.mx/files/981/94805617-Xavier-Vargas-B-

COMO-HACER-INVESTIGA.pdf 

Vilchez, M. (1976). El engaño en el teatro griego. Planeta. 

Vives-Ferrándiz S. L. (2012). Vanitas: retórica visual de la mirada. Ediciones Encuentro.  

Von der Walde, M. L. (2007). La estructura dramática de El desdichado en fingir: Dispositio, 

versificación y semántica. En Estudios de literatura y cultura española e 

hispanoamericana, (siglos XVI al XVIII). pp. 251–269. Universidad Autónoma 

Metropolitana. 

https://www.academia.edu/1483140/Lillian_von_der_Walde_Moheno_La_estructura_

dram%C3%A1tica_de_El_desdichado_en_fingir_dispositio_versificaci%C3%B3n_y_s

em%C3%A1ntica_en_Injerto_peregrino_de_bienes_y_grandezas_admirables_Cultura

_y_literatura_espa%C3%B1ola_e_hispanoamericana_siglos_XVI_XVII_pp_251_269 

Whicker, J. (1996). Fiction, deceit and Morality in the Plays of Juan Ruiz de Alarcón. 1580-

1639 [Tesis de doctorado en Universidad de Oxford]. Universidad de Oxford. 

https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:50276c64-555f-4584-9956-74a0ef3407b0 

Zimic, S. (1992). El teatro de Cervantes. Editorial Castalia. 

Zugasti, M. (1997). De enredo y teatro: algunas nociones teóricas y su aplicación a la obra de 

Tirso de Molina. XX Jornadas de Teatro Clásico, Almagro, 109–141. 

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcz9199 

Zugasti, M. (2014). Tetro en el teatro (TeT): cuatro ejemplos de Cervantes, Tirso y Vélez. 

Alicante: Biblioteca Virtual de Cervantes, 57-85. 

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcc55j1 

https://www.paginaspersonales.unam.mx/files/981/94805617-Xavier-Vargas-B-COMO-HACER-INVESTIGA.pdf
https://www.paginaspersonales.unam.mx/files/981/94805617-Xavier-Vargas-B-COMO-HACER-INVESTIGA.pdf
https://www.academia.edu/1483140/Lillian_von_der_Walde_Moheno_La_estructura_dram%C3%A1tica_de_El_desdichado_en_fingir_dispositio_versificaci%C3%B3n_y_sem%C3%A1ntica_en_Injerto_peregrino_de_bienes_y_grandezas_admirables_Cultura_y_literatura_espa%C3%B1ola_e_hispanoamericana_siglos_XVI_XVII_pp_251_269
https://www.academia.edu/1483140/Lillian_von_der_Walde_Moheno_La_estructura_dram%C3%A1tica_de_El_desdichado_en_fingir_dispositio_versificaci%C3%B3n_y_sem%C3%A1ntica_en_Injerto_peregrino_de_bienes_y_grandezas_admirables_Cultura_y_literatura_espa%C3%B1ola_e_hispanoamericana_siglos_XVI_XVII_pp_251_269
https://www.academia.edu/1483140/Lillian_von_der_Walde_Moheno_La_estructura_dram%C3%A1tica_de_El_desdichado_en_fingir_dispositio_versificaci%C3%B3n_y_sem%C3%A1ntica_en_Injerto_peregrino_de_bienes_y_grandezas_admirables_Cultura_y_literatura_espa%C3%B1ola_e_hispanoamericana_siglos_XVI_XVII_pp_251_269
https://www.academia.edu/1483140/Lillian_von_der_Walde_Moheno_La_estructura_dram%C3%A1tica_de_El_desdichado_en_fingir_dispositio_versificaci%C3%B3n_y_sem%C3%A1ntica_en_Injerto_peregrino_de_bienes_y_grandezas_admirables_Cultura_y_literatura_espa%C3%B1ola_e_hispanoamericana_siglos_XVI_XVII_pp_251_269
https://ora.ox.ac.uk/objects/uuid:50276c64-555f-4584-9956-74a0ef3407b0
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcz9199


236 

 

 

 

Zugasti, M. (2017). El espacio escénico del jardín en el teatro de Lope de Vega. Alicante: 

Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 73-101. 

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcm0655 

Google. (s.f.). Google Translate [Software]. Recuperado de https://translate.google.com.mx 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcm0655


237 

 

 

 

ANEXOS  

 

ANEXO A: Listado de Léxico del Engaño-Desengaño de Cada 

Comedia 

Léxico en El Desdichado en Fingir 

Primer acto: Fementido, daña, engaña, burlado, verdad, alumbra, espiar, enredo,  

guardar, secreto, finge, fingir, enganalla, engaño, has de ser, engañar, engañarme, falso, 

engaños, mentís (20 palabras). 

Segundo acto: engaño,  verdad,  engañar, engañé, daño, verdad, engañado, engañar, 

engañaste, engañaste, engaño, daño, engaño, desengaño, secreto, traza,  fingía, veras, vano, 

vano, fingir, fingir, fingido, verdadero, fingiendo, fingiendo, de veras, vano, fingido, engañar, 

fingimientos, fingiendo, secreta, fingí, verdad (36 palabras). 

Tercer acto: fementido, esconder, descubrir, razón, verdad, engañándome, fingió, 

callase, callado, descubro, sospecha, verdad, descubrirse, engaños, enredos, descubrir, engaño, 

burlado, engañéis, verdad, sospechar, engaños, engaños, engaños, engaño, engañar, confusión, 

disimular, fingida, Burláis, mintáis, verdad, fingió, fingió, falso, engañarme, engaños, engaño, 

fingido, engañoso, falso, fingiendo, verdad, falso, fingió, Falso, engaño, engaños, fingido, 

engaño, fingir, falso, falseó, fingió, verdad, confesado, engaño, fingiese, fingílo, fingir (60 

palabras)  

Total: 116 palabras                 Predominan: Engaño, Fingir y Verdad 

 

Léxico en La Verdad Sospechosa 

Primer acto: verdad, vicio, desengaño, mentir, mentiras, engañado, desengaño, verdad, 

engaños, fingirse, engaña, verdad, verdad, secreto, verdad, disimula, verdad, apariencias, 

engañosa, ficciones, mentira, fingiste, encubierto, fingílo, engañabas, engaño, verdad, secreta, 

verdad, falsa, daño, mudanza, desengaño, engañar, mudanza, verdad (36 palabras). 

Segundo acto: engañe, verdad, mentir, mentiras, daño, verdad, fingió, mintió, verdad, 

mentira, engañado, mentiras, enredos, miente, mentía, mentir, miento, mentido, mentir, 

desmentir, mintiendo, verdad, miente, desmentir, verdadero, secreto, persuadido, mentir, 



238 

 

 

 

miento, mentiras, persuadir, mentir, encubierto, fementido, falsa, engañado, verdad, engaño, 

daño, engañé, verdad, embustero, mentira, mentiroso, mentir, embustero, verdades, engañé, 

invención, fingido, fingiendo, ficción, fingido, embarrador, embustero, engañado, embustero, 

mentir,  persuadir, mentiroso, falsedad, miente, verdad, desdiciendo, verdad, mentido, mentira, 

mentira, verdad, beldad, verdad, verdad, falsedad, mentir, mentirme, verdad, verdades, 

mentirosa, mentiras, miente, veras (81 palabras). 

Tercer acto: engaña, fingido, desdeñado, verdadera, miente, mentir, cierto, verdad, 

mentiroso, mentir, verdad, engaña, verdadero, daños, engaños, verdades, verdad, engañado, 

miente, verdad, revelarte, secretos, confesar, engañoso, engañada, verdad, mentirosa, engañada, 

engañar, creerle, creer, creer, falsedad, mentira, mentira, verdad, creídas, mientes, creerme, 

creído, miente, desengánate, disimula, invención, desengaño, engañáis, daña, mentir, invención, 

finge, fingir, fingiendo, engañaron, engaña, verdad, verdadero, crea, verdad, mentirosa, verdad, 

engaños, engañará, mentiras, verdad, mentir, verdades, mentira, verdad, mintiese, engaños, 

creyese, engaños, creyera, mintiera, verdad,  mentir, fingiste, fingida, infamen, engañaras, 

engañara, error, daño, dañador, daño, falsa, engañas, engañada, engañaste, engañas, verdad, 

sospechosa, verdad, verdad, invención, engañosa, verdades, erré, erré, engañoso, desdice, 

verdad, dañosa, mentira, mentir, verdad, sospechosa, sospechosa  (98 palabras). 

Total: 215 palabras   Predominan: Mentir, Verdad y Engaño 

 

Léxico en Los Empeños de un Engaño 

Primer acto: honor, amor, verdad, mentir, ocultar, disimulo, verdad, ocultó, secreto, 

secreto, secreta, desmentir, recela, trazar, fingir, disimular, ocultar, fingir, desmentir, engaño, 

verdad, mentira, verdad, fingido, engañándola, fingida, secreto, trampa, honor, desmentir, 

oculto, oculto, recatarme, secreto, secreto, oculta, fingir, falso, fingir, fingir, verdad, engaño, 

engañarla, invención, engaña, secreto (46 palabras). 

Segundo acto: secreto, desengaña, error, ciega noche, desengaño, verdad, oscuro, 

honor, secreto, honor, desengaño, mentiroso, desengaño, verdad, engañaba, falso, verdadero, 

verdadero, mentido, ficción, verdad, ocultado, falso, engañoso, engañada, falso, fingido, verdad, 

dañar, secreto, engañoso, desengaño, daño, engañaba, secreto, empeño, finge, desengaño, daño, 



239 

 

 

 

falsedad, desmentida, invención, fingida, verdad, engaño, daño, fingidos, engañado, daño, 

engaño, falso, disimules, daño, desengaño, desengañemos, daño (57 palabras). 

Tercer acto: ocultando, verdad, daño, engañaron, ocultaras, engaño, verdad, desengaño, 

disimular, verdad, desmentido, mentira, verdad, engaño, daño, desengaño, engañada, falso, 

mentiras, fementido, falso, ocultar, verdad, fingido, daño, desengañar, engaño, desmentido, 

desmentirla, fementido, engañoso, finges, mientes, falso, falso, daño, engañado, engaño, 

fingidos, finjo, falsa, fingido, desmientas, desengaños, engañadas, falsa, engañosa (47 

palabras). 

Total: 149 palabras   Predominan: Engaño, Verdad y Fingir 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



240 

 

 

 

ANEXO B: Recopilación de Datos para Análisis de Cada Comedia 

 

Tabla B1 

Recopilación de Datos para Análisis en El Desdichado en Fingir 

 

ACTO  I 

Verso Personaje  Jerarquía  Tipología Técnico 

teatral 

Recurso 

argumental 

Tramoya 

vv. 13-14 Ardenia Obligado a 

mentir 

Cuya base es el 

secreto 

 
In media res Ventana 

vv. 178 - 182  Ardenia Engañadora Secreto 
 

Papel / noche Ventana 

vv. 256-260 Persio Engañador Fingimiento Aparte Papel/ noche Ventana 

vv. 301-308 Persio Engañador Fingimiento 
   

vv. 654-656 Persio Engañador Identidad 

oculta 

Aparte 
 

     

vv.767-768 Arseno Engañador Identidad 

oculta 

   

ACTO II 

vv. 1267 Ardenia Engañada-

engañadora 

Malentendido Aparte  

Tapada 

  

vv. 1597-1659 Persio Engañador Fingimiento 
   

vv. 1794-1800 Persio Engañador Malicioso 
 

Papel 
 

vv. 1842-1846 Persio Engañador Identidad 

oculta 

   

ACTO III 

vv. 2008- 2016 Arseno Engañador Identidad 

oculta 

Aparte Noche 
 

vv. 2036-2042 Celia Engañadora-

engañada 

Identidad 

oculta 

Tapada Noche 
 

vv. 2201-2202 Ardenia Engañadora-

engañada 

Fingimiento 
   

vv. 2320-2323 Claudio Engañador Malentendido 
   

vv.2425- 2427 Príncipe Engañador Fingimiento 
   

vv. 2498      Arseno Engañador Identidad 

oculta 

   



241 

 

 

 

Nota: Elaboración propia a partir de la recolección de datos de la obra El desdichado en fingir 

de Juan Ruiz de Alarcón (2024) y propuesta metodológica de Roso Díaz (1999a). 

Tabla B2 

 Recopilación de Datos para Análisis en La Verdad Sospechosa 

 

ACTO  I 

Verso Personaje  Jerarquía  Tipología Técnico 

teatral 

Recurso 

argumental 

Tramoya 

vv. 482-484  Don García Engañador Fingimiento Tapada 
  

vv. 558-560 Don García Engañado-

engañador 

Malentendido 
   

vv. 665-748 Don García Engañador Acto jocoso y 

malicioso 

   

vv. 1026-1033 Jacinta Engañadora-

engañada 

Fingimiento 
   

ACTO II 

vv.1155-1161 Don García Engañador-

engañado 

Malentendido 
 

Papel 
 

vv. 1259-1263 Tristán Obligado a 

mentir 

Cuya base es 

el secreto 

   

vv. 1464-1465  Don García Engañador Fingimiento 
  

Puerta 

v. 1512 Don García Engañador Fingimiento 
   

vv. 1524-1711 Don García Engañador Acto jocoso y 

malicioso 

   

vv. 1792- 1799 Don García Engañador Acto jocoso y 

malicioso 

   

vv. 1987-1991 Don García Engañador Fingimiento 
 

Noche balcón 

ACTO III 

vv. 2238-2241 Don García Engañador Fingimiento 
   

vv. 2443 Lucrecia Engañada-

engañadora 

Malentendido 
 

Papel 
 

vv.  2470-2472 Jacinta Engañada-

engañadora 

Fingimiento Aparte/ 

Tapada 

 
Puerta 

vv. 2558-2563 Lucrecia Engañada-

engañadora 

Malentendido Aparte/ 

tapada 

 
Puerta 

vv. 2592-2594 Lucrecia-

Jacinta 

Engañadas-

engañadoras 

Malentendido Aparte/ 

tapada 

 
Puerta 



242 

 

 

 

vv. 2718-2777 Don García Engañador Acto jocoso y 

malicioso 

   

vv. 2810 Don García Engañador Acto jocoso y 

malicioso 

   

vv. 2820-2822 Don Beltrán Engañador-

engañado 

Disimulo Aparte   

vv. 3083-3085 Don García Engañador Malentendido 
 

Papel 
 

 

Nota: Elaboración propia a partir de la recolección datos de la obra  La verdad sospechosa de 

Juan Ruiz de Alarcón (2024) y propuesta metodológica de Roso Díaz (1999a). 

 

Tabla B3 

Recopilación de Datos para Análisis en Los Empeños de un Engaño 

ACTO  I 

Verso Personaje  Jerarquía  Tipología Técnico 

teatral 

Recurso 

argumental 

Tramoya 

vv. 159-164 Campana Obligado a 

mentir 

Cuya base es 

el secreto 

Aparte In media res Balcón 

vv. 263-268 Leonor  Engañada Secreto 
   

vv. 309-311 Don Diego Engañador Verdad a 

medias  

   

vv. 317-320 Don Diego Engañador Cuya base es 

el secreto 

 
Soliloquio/ 

reflexión 

 

vv. 495-498 Teodora Engañadora Fingimiento Aparte 
  

vv. 621-644 Teodora Engañadora Secreto Aparte 
  

vv. 747-749 Leonor Engañada Fingimiento Aparte 
 

    Puerta 

vv. 830-831 Leonor Engañadora

-engañada 

Acto jocoso y  

malicioso 

   

ACTO II 

vv. 1133-1134 Leonor Engañadora

-engañada 

Acto 

malicioso 

   

vv. 1499-1507 

vv. 1613-1627 

Don Diego Engañador Cuya base es 

el secreto 

 
Reflexión 

Soliloquio/ 

reflexión 

 



243 

 

 

 

vv. 1630-1634 Leonor Engañada-

engañadora 

Malentendido 
  

Puerta 

vv. 1722-1724 Teodora Engañadora

-engañada 

Fingimiento Aparte 
  

ACTO III 

vv. 1963-1984 Campana Obligado a 

mentir 

Cuya base es 

un secreto 

   

vv. 2134-2137 Teodora Engañadora

-engañada 

Malentendido 
   

vv. 2186-2197 Don Juan Engañador-

engañado 

Fingimiento 
   

Nota: Elaboración propia a partir de la recolección datos de la obra  Los empeños de un 

engaño de Juan Ruiz de Alarcón (2024) y propuesta metodológica de Roso Díaz (1999a). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



244 

 

 

 

ANEXO C: Laberintos de Cada Comedia 

Anexo C1 

Laberinto de El desdichado en Fingir 

 

Nota: Realización y diseño para esta investigación por Darío Valdés (2025). Laberinto 

de El desdichado en fingir [Acuarela]. Basado en la Tabla 5. 

Nodos 1. Portal de las Caretas 2. Corredor de la Fortuna y Tentación del Amor 3. Cámara 

de la conciencia 4. Escalera de la caída 5. Galerón del Ingenio 6. Pasillo del Enfrentamiento 7. 

Cripta de la Verdad 8. Salida de Luz. 



245 

 

 

 

Anexo C2 

Laberinto de La Verdad Sospechosa

 

Nota: Realización y diseño para esta investigación por Darío Valdés (2025). Laberinto 

de La verdad sospechosa [Acuarela]. Basado en la Tabla 6. 

Nodos 1. Vestíbulo del engaño 2. Galería del oficio cortesano 3. Salón de las ficciones 

4. Pasadizo de contención 5. Cámara de autodestrucción 6. Foso de la sospecha 7. Ausencia de 

salida. 

 



246 

 

 

 

Anexo C3 

Laberinto de Los Empeños de un Engaño 

 

Nota: Realización y diseño para esta investigación por Darío Valdés (2025). Laberinto 

de Los empeños de un engaño [Acuarela]. Basado en la Tabla 7. 

Nodos 1. Vestíbulo de la ilusión 2. Galería de los rumores 3. Cámara en la torre de los 

juramentos 4. Sala en la torre de las máscaras 5. Puerta para la torre del perdón 6. Sala en la 

torre de la verdad 7. Centro del cielo abierto. 


